# वौधायन शुक्त्वसूत्रम् BAUDHĀYAN -SULBASŪTRAM

Sanskrit Commentary
by
Dwarka Nath Yajvan
and
English Translation & Critical Notes by

Prof. G. Thibout

with

Edited by
Dr. SATYAPRAKASH, D.Sc.,
&
Pt. RAM SWARUP SHARMA

THE RESEARCH INSTITUTE
OF ANCIENT SCIENTIFIC STUDIES
NEW DELHI-8

Published by: Shri Ram Swarup Sharma

Director:

The Research Institute of Ancient Scientific Studies 26/139-140, West Patel Nagar, New Delhi-8.

@ Copyright Reserved by the Publisher



1968

Price Rs. 50.00 (Fifty only)

रतनुमारीप्रकाशनयोजनान्तर्गतं
 चतुर्षं पुष्पम्

# बौधायन शुल्बसूत्रम्

द्वारकानाथयज्वरचितज्ञुह्वदीपिकास्य-व्याख्यासहितम् त्रजा प्राध्यापक जी० थीवी निर्मित इपनिशानुबादिष्यक्षीयमबक्रतम्

डा० सत्यप्रकाक्ष, वं रामस्वरूपशर्मभ्यां सूसम्पादितम्

> प्राचीन वैज्ञानिकाध्ययन ग्रमुसधान सस्यानम् नई दिल्सी

সকাৰ্যক : Published by रामस्वरूपशर्मा Shri Ram Director: The Rese Scientific निदेशक : 26/139-140. प्राचीत वैज्ञानिकाध्ययन-प्रनुसंधान संस्थान २६/१३६-१४०, बैस्ट पटेल नगर, नई दिल्ली--© Соруг किन सबत् ५०६१ सन् ११६८ 1958 प्रकाशक द्वारा सर्वाधिकारसुरक्षित मूह्म दबास इववे ४०) ६०

मुद्रक पवाली प्रकासन एक जिटमें नमेजियन रोड दिस्सी-म

Price R

Original L

# CONTENTS

| Adhyaya | ~                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | Pa                    |
|---------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------|
| as,     | Baudhayana Sulbasutram<br>Introduction<br>Sanskrit Text from Adhyaya I to X<br>Foreword                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 1:                    |
| •1      | Units of measurements, drawing of a squai<br>with the help of a cord alone, to draw a<br>oblong, description of dyikani tritya karin<br>method to combine two squares, method ti<br>deduct one smaller square from a large on<br>etc a relation between the diagonal of<br>square and the side of the square, fixing the<br>place for Daksinagni, Praci of the vediction | n<br>,<br>o<br>e<br>a |
| II      | Description of Agnis (twenty one fold and<br>so on) Description of different varieties of<br>bricks and of different prastars of piling in<br>different layers                                                                                                                                                                                                           | ſ                     |
| III     | Description of Syenacit, its body, tail, head and wings, lengthening of wings, laying or brick etc                                                                                                                                                                                                                                                                       |                       |
| IV      | Description of the falcon shaped altar with curved wings and out spread tail, laying of bricks on the body, head tail and wings, Description of six types of bricks Different forms of citi Kanka cit, Alaja cit, Pra- u ga cit and Ubhayatah pra u-ga-cit altars                                                                                                        |                       |
| v       | Descripsion of ratha-cakra cit with spokes,<br>division of nabhi or have and sixteen-types<br>of bricks for this piling                                                                                                                                                                                                                                                  | 162171                |

| Adhyaya |  |  |  |
|---------|--|--|--|
|         |  |  |  |

VI. Description of the Dionnacil with a handle, and laying of different types of bricks in different layers.

VII. Description of another kind of the Drona cil. turning of a square into a circle, nine types of the bricks for different layers. ..... 177-183

Vill. Description of the construction of the Smasana-cit, division of pra-u-ga and Uthaya(ah Pra-u-ga into triangles etc. ... 184-190

 Description of the construction of the Kurma cit, either with angular limbs or with circular limbs. Different types of bricks for this city. 191–198

X. Description of the second kind of tortoise citi, drawing of circle, lengthening of the head, laying of bricks two layers and the Asvamedia. .... 199-207

Page

# THE BAUDHĀYANA SŪTRAS

The Baudhäyana Śrauta Sutras belong to the school of the Tantivya Sanhita, and the Baudhäyana Śuiba Sutra is the Praśna XXX of this text The Frith Book (Kānāx V) of this partitivitya Sanhitā describes the placing of fire in the firepan (ukhiāgai) preparation of the fire pan the preparation of the ground for the fire (ciyupakrama) piling of the Gārhapatya (Gārhapatyacayanan), the firet layer of bricks (prahama-tia-upadhanan) the second and laster layer of bricks and the indications given in these sections form the entire basis of the details provided by the Baudhäyana Suba Sutra. Samlar details of the construction of fire places are given in the Śatapatha Brahmapa an equally old and respected treative of the Śukla Yayarveda school

#### The Garhapatys

The Book VII of this Brahmana describes the Garhapatya hearth a site is chosen for this hearth the Adheavya mutters four padas of a verse (Rv X149 and Yv XII, 45) and sweeps the four sides of the site respectively beginning in the east and ending in the north on this place when swept the circular site of the Garhapatya is then marked off by saline soil being scattered over it (See Taithirua Samhita V. 2323) In this connection we have in the Satapatha.

He puts on (the circular site) four (bricks) running eastwards, ewo behind running crosswise (from south to north) and two (such) in front. Now the four which he puts on running eastwards are the body, and as to their being four of these it in because this body (of ours) consists of four parts. The two at the back then are the thighs and the two in the front the arms, and where the body is that (includes) the head

Now he here fashions him (Agni) with wings and tail

(SBr VII 1 18 19)

Commenting on the clause. He puts on the circular site four bricks running eastwards. Eggeling says. That is with the lines by which they are marked running from sets to east. Whilst there four bricks are oblong ones measuring too feet by one the four placed at the back and in front of them measure each a foot square, so do also those placed in the corners of the square pile, except the south east corner where two bricks are to be placed measuring one foot by half a foot each.

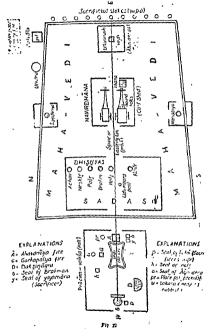
In the form of the altar called the Garhapatya the wings and tail are not represented at all these appendages, however, form an important part of the great altar of the Ahavanya fire In the Garhapatya hearth Agni would seem represented rather as a man lying on his back with the head towards the east. In this connection we have in the Sastaraths.

White being indeed furnished with wings and tail people do not see him as one having wings and tail hence one does not see the child in the womb in its proper shape, but hereafter they will see him as one having wings and tail and hence one sees the child after it is born in its proper shape (SBr. VIII 1120)

The Garhapatya heatth is made of eight bricks (just as Gayatri metre consists of eight syllables) (SBr. VII 1.132)
Further we are told.

It (the Garhanatya hearth) measures a fathom (in die meter) for man is a fathom high and man is Prajapati (the lord of generation), and Prajapati is Agni he thus makes the womb of equal size to his (Agnis) body It is circular for the womb is circular, and

## PLAN, OF SACRIFICIAL GROUND



Mahavedi (SBr. Pt. 1) p 475-Eggoling) . Fig. 1. Plan of the Sacrificial Ground

moreover, the Garhapatya is this (terrestrial) world, and this world doubtless is circular. (\$Br. VII, 1,1,37).

The Garhapatya fire is circular in form, whereas the Ahavanya fire is of square in shape. The areas of the two should be the same. This postulate gave rise to intricate pro-



Fig. 2, Plan of the Fire-altar (agniksetra)

blems: the construction of a square, in area equal to that of a circle and vice versa. On the sacrificial ground we have the circular Garhapatya and at a distance from it towards the east is the squre Ahavaniya. The Ahavaniya, truly is the head, and the Garhapatya is the foundation. (SBr. VII. 12.13-14) According to some people, the Garhapatya is built up in three layers (SBr. VII. 12.15).

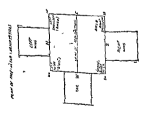


Fig. 3. Garhapatya hearth

GÄRHAPATYA 5

Besides the Gärhapatya and Ahavaniya there are eight smaller hearths known as dhistyyd hearths. Their relative placing on the ground plan is indicated by an analogy. As the Gärhapatya is this world (terrestrial) the Dhistyd hearths the air and the Ahavaniya the sky (VII 1223) Eggeling in his footnotic to III 621 says.

There are altogether eight Dhienias tuo of which viz the Agnidhra and the Marialiya, are raised north and south of the back part of the cartshed (havirdhana) respectively while the other six are raised inside the Sadas along the east side of it viz five of them north of the spine belonging (from south to north) Hote Brahmanacchañsi Potr Nestr and Achavak respectively and one south of the spine exactly south east of the Udumbara post for the Maitravaruna (or Prasastr) priest These six priests to sether with the Agnidhra, are called the seven Hotrs The Acudhra and Marialiva have square sheds with four posts erected over them, open on the east side and on the side facing the cart shed. The Agnidi ra hearth is thrown up first (in the process of consecration) and the Marialiva the last of all, and the Mair ravaruna s immediately after that of the Hotr (The consecration formulas are prescribed in the Yv V 31 32 See Griffith a note in his translation of these verses\* ).

<sup>•</sup> The Yapah series V 31 and 32 contain formulas for the consectation of the eight Dhispings of ea lates or hearth each of which is addressed in turn (1) it e Anudhi ya or the hearth of the An dhra or fire hindler (preschanah mean ng beaung oblations to the fisch (2) the Horar a hearth (3) the bearth of the Maistowance or the first assistant of the Hotar (4) the hearth of the Brithmankchasis (Tusha meaning Brithmann priest who knows how priestly fees are distributed) (5) the hearth of the Potar or Cleaning Priest is addressed as the yearing one or Korsh Usin (6) the hearth of the Nessa the priest who leads the write of the sacrific of the functions of the celestial Solas (7) the hearth of the Archivita or Inviting Priest is addressed as and severe (appropriate) (6) the Marph Ta hearth on which the sacrificial vessels are cleaned is addressed as cleaner (Sundhapu)

#### First Laver -

The Satanatha Brahmana in Book VII refers to the cons truction of the first of the five layers of the altar This may be summerized thus. The alter (which in the Brahmana and the Sulba hterature is known as AGNI) is constructed in the form of a bird the body (which is called ATMAN) of which consists of a square usually measuring four man a length (four PURU-SAS) se 30 feet on each side. The ground of the body (ATMAN) having been ploughed watered and sown with seeds of all kinds of herbs a square mound the so called uttara veds measuring a yuga (yoke=7 feet) on each side is thrown up in the middle of the body and the whole of the latter then made In the centre of the body thus raised where the level with it two spines connecting the middle of each of the four sides of the equare with that of the opposite sidemeet, the priest puts down a lotus leaf and the con the gold place (a symbol of the Sun) which the sacrificer wore round his neck during the time of his initiation. On this plate he then lavs a small gold figure of man (representing Agni Praiapati) as well as the Sacrificer or Yajamāna himself) so as to lie on his back with the head to wards the east, and beside him he places two offering spoons. one on each's de filled with ghee and sour curds respectively Upon the man he places a brick with naturally formed holes (svayamātrunā staka) in it (or a porous stone) of which there are three in the altar viz in the centre of the first third and fifth layers supposed to represent the earth air and sky respec tively and by their holes to allow the 'acrificer (in effigy) to breathe and ultimately to pass through on his way to the eter nal abodes On this stone he lays down a plant of durva grass with the root lying on the brick and the twigs hanging down meant to represent vegetation on earth and food for the sacrifi cer Thereupon he puts down in front (east) of the central stone on the spine a Dviyajus brick, in front of that on both sides of the spine two Retabsic, then in front of them one Visvajjotis, then again two Riavyah and finally the Ajadha representing the sacrificer's consecrated consort. These bricks each of which is a pada (Indian foot) square occupy nearly one third of the line from the centre to the middle of the front side of the body or ATMAN of the alter

FIRST LAYER 7

South and north of the Aşūdhā leaving the space of the two bricks he places a live tortonse facing the gold man (known as Hiranpurusa) and a wooden morter and pestle respectively. On the morter he places the ukha or fire pan filled with sand and milk; and thereon the heads of the five victims (in fact, their effigies) after chips of gold have been thrust into their mouths nottrils eyes and ears.

At each of the four ends of the two spines he then puts down five Apasyah bricks the middle one lying on the spine itself with two on each side of it. The last set of five bricks those laid down at the north (or left) end of the cross spine are also called Chandasyah by the Brahmaya. He now proceeds to lay down the Franabhṛtāh meant to represent the orifices of the vital airs in five sets of ten bricks each. The first four sets are placed on the four diagonals connecting the centre with the four corners of the body of the altar beginning from the corner (? or according to some, optionally from the centre) in the order SE NW NE; the fifth set being then laid down round the central stone at the distance (or on the range) of the Retalpise bricks. (Fig. 4)

The diagram shows that portion of the first layer which contains the continuous row of special bricks laid down first viz

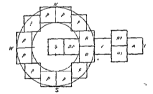


Fig 4 Central Part of the First Layer

Syayamātrņua (S) Dvīvajus (Dv) two Rethasic (R) Višvajyotis (V) two Rtavyā (Rt) and Asadhā (A), and further the central (or fifth) set of ten Prānabhṛtāh (p) placed round the central brick on the range of the Rethage

Each sp call brick is marked on its upper surface with (usually three) parallel lines. The bricks are always laid down in such a way that their lines running lengthwise (west to east) and those on the north and south sides crosswire (north rosouth). As to the four corners of the bricks there is some uncertainty on this point (as Egeling puts) but if we may judge from the analogy of the Second Layer in this respect, the bricks of the south east and north west corners would be eastward lined and those of the north east and south west corners or the ward lined.

The teci nical term used in the Satapatha for lengthwise is Anuci and crosswise is Tirasci. When the bricks are laid touching each other they are termed as Sainsprifa (SBr VIII 1310)

While laying the bricks the Satapatha text speaks of five directions the four quarters is north east south and west and the fith direction viz the perpendicular or vertical line (both upward and downward) at any given point of the plane. In this connection we have the text

This one in front the existent—this one on the right the all worker this one behind the all embracer this on the left heaven this one above the mind (SEr VIII 142)

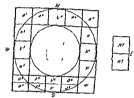
In Book VIII of the Satapatha is described the Second Layer also. Before the Second Layer begins the space left un filled sull's filled up by special bricks rechnically known as Lokampta Istaka (meaning space fallers) KSB VIII 1410) in the first layer the body (ATMAN) of an ordinary altaneeds 1028 Lokamptas of three different kinds vir a foot (Indian) half a fort and a quarter of a foot square occupying torcks fill up a space of 29 tq fit whilst the 98 special Yayismati bricks fill up a space of 79 tq fit Each wing requires 309 Lokamptas of together 120 sq fit, whilst the tail takes 283 such bricks of together 110 sq fe The total number of Lokamptas to for the first Layer thus amounts to 1929 of all serses equal to 671 sq ft

If as is done in the Katyayana Srautas (XVII 721) the 21 bricks of the Garbapatya are added (SBr VII 1134) to

this number, the total number of Lokamprins is 1930 Similarly in the Second Third and Fourth Layers, whilst the last layer requires about a thousand Lokamprins more than any of the others viz 2922 or, including the special hearths 3000 The total number of such bricks required including the 21 of the Garha patys-amounts to 108 00

#### Second Layer -

The main portion of the special bricks of the second layer consists of five or (if for then once we take the two southern



Central Part of the Second Layer Fig 5

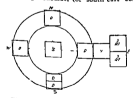
| aı      | 41               | 33 | ã, | ā <sub>s</sub> | - | Five Asvini bricks    |
|---------|------------------|----|----|----------------|---|-----------------------|
| aı      | a:               | aş | aı | as             | ~ | Five Apassa bricks    |
| vį      | V2               | ٧z | v. | V,5            |   | Vaisvadevi bricks     |
| $p_{l}$ | p <sub>z</sub> , | Рз | P4 | Ps.            |   | Five Pranabhrt bricks |
| Rt      |                  |    |    |                |   | Two Reavyas           |

"ets of half bricks as one) of four sets of four bricks each or of together sixteen bricks each measuring a foot square placed on the range of Retabist bricks to as to form the outer rim of a square measuring five feet on each side and having in the middle a blank square of nine square feet. Each of the four sides of Retabist rim contains a complete set of four bricks, but as there are five bricks on each side the one in the left hand corner (looking at them from the centre of the quare) is counted along with the adjoining set. Each set proceeding from left to right (that is in sumwise fashion) consists of the following."

Asvini Vaisvadevi Pranabhrt and Apasia the last of these occupying the corner spaces. The southern bricks consist however of two sets of half bricks (running with their long sides from west to east) counted as the second and fifth set respec tively. The eastern and western bricks are laid down so that their line marks (which in the case of the bricks of the Second and Fourth Layers are of an indefinite number) run from west to east whilst those of the southern and northern ones run from south to north All the five bricks of each class beginning with the Asvinis are laid down at the same time proceeding again in sunwise fashion (east south etc.) the order of the procedure being only interrupted by the two Rtavya bricks being laid down immediately after the placing of the five Asvini exactly over the two Rtavyas of the first layer, that is to say in the fifth (easterly) space from the centre north and south of the spine. The only other special bricks of the second layer are nineteen Vayasyas placed at the four ends of the two spines viz four in the east and five in each of the other quarters

#### Third Layer

Whilst in laying down the Lokamprads of the First Layer, one starts from the right shoulder (or south east corner) of the



The Central Part of the Third Layer
Fig. 6

S — Svayamātronā brick D — Five Disyās

V - Viśvajyotis brick

Rt - Rtavya bricks (two set of two each-thus four)

THIRD LAYER 11

altar, in the Second Layer also the vacant spaces are filled with two space-filling bricks, ie Lokamprats, but here one begins from the right hip (or south west corner) filling up the available spaces in two turns in summise fashion. The laying of the Third Layer is described in the Satapatha, VIII 31 In this layer also, as in the First and the Second Layers the naturally perforated brick, the Svayamdtingai is at the centre of the body, the Retabase bricks are placed as in the First Layer and similarly the Vivayous. Then are laid down two Rayya bricks beside least of the Vivayous, one north of the other, just over those of the first and second Layers, that is to say in the fifth space from the centre. In the present case, however, these bricks are only or half the usual thickness, two others of similar size bening placed upon them (SBr, VIII 32,13).

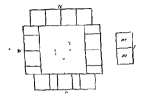
Then are laid down the Pranabhrt bricks ten in number, and then Chandasya or metre-bricks. The ten Pranabhrt bricks are placed five on each side of the spine—either along the edge of the altar or so as to leave the space of one foot between them and the edge to afford room for another set of bricks the Valkahiyas. (Sar ViII 3.41)

The thirty six Chandasya bricks are laid down in three sets of twelve each, along the edge of the body of the alter where the two wings and the tail join it, six bricks being placed on each side of the respective spine. At the back the bricks are not however placed close to the edge separating the body from the tail but sufficient space is left (a foot wids) for another set of bricks to be laid down behind the Chandasyas, (SBr-WIII, 3311).

Now the Välkhilyäs bricks are laid seven in front and seven at the back not reparated from the ten Prägabhrtas (front) and not separated from twelve Chandaysis (back). Then are put down two Lokampras (space filling bricks). It should be noted that whilst laying down the Lokampras of the First and Second Layers, one starts from the south-east and south-east corners respectively, in the Third Layer one has to start from the left hip (or north-west corner) of the alert, filling up the available spaces in two curst, in vianwie fashion.

Fourth Layer

This layer is described in the Satapatha VIII. 41. Here we find a reference to eighteen bricks, representing the Stomas



The Central Part of the Fourth Laver

or hymn forms laid down in the following order. At each end of the spine (turning from west to east) one brick, of the size of the shank (from kine to ankle), is placed, with its line-marks running from west to east, the eastern one being placed north and the western one south of the spine. Thereupon, an ordinary brick, a foot square, is placed at the southern end of the 'cross spine so as to lie on the spine (thought not apparently exactly in the middle but so that only one fourth of the brick lies on one ride of the spine) with its line marks running from south to north, and a second brick of the same size is placed on the north, brick so as to leave the full space of another such brick between it and the northern edge of the spine. Belind (west of) the front brick fourteen half-foot bricks are then laid down, in a row from north to routh, seven on each side of the spine.

After these eighteen bricks are laid down the Spriab freeing bricks), ten in number put in close connection with the preceding set ivit at the front and back ends of the spine, two bricks exactly corresponding in size to those already lying there are placed south and north of these respectively. Similarly two bricks, a foot square, are placed on the cross spine immediately north of the two stoma bricks lying there. The remaining

FOURTH LAYER 13

six bricks are then placed behind the row of fourteen Stomas in the front part of the altar, three on each side of the spine

After having laid down the Sprtah bricks, one lays down two Rtayyas (seasonal bricks) . these Rtayyas are placed over the two Rtavyas of the preceding layers, viz. in the fifth place to the east of the centre, south and north of the some. Then are placed seventeen Systis (creations) bricks round the centre along the Rerabsic range in such a way that nine bricks lie south and eight bricks north of the spine and that five bricks form the southern side, and four bricks each of the other sides (see fic. 7) While the bricks of the south side are further specified as consisting of a brick, a foot square lying on the cross some being flanked on both sides by half foot bricks and these again by square bricks; no particulars are given regarding the other sides Most likely, however as indicated in the fig 6. four square bricks two on each side of the cross-one, are to form the left (north) side, whilst the front and hind sides are to consist of two square bricks lying north and south of the spine, and flanked by half-foot by bricks.

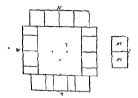
Fifth Layer

When the Fourth Layer is complete, two Lobamrrads are placed as usual as the space-filling bricks, in the north east corner, or on the left shoulder, whence in two turns, the available spaces of the allat are filled up. It may again be emphasized that in laying down the Lobamrrads of the first three layers, one started from the south east the south were and the northwest corners respectively.

In the Fifth Layer, the bricks to be placed are known as Asapatha (or foeless) bricks. The first four of the five Asapatras are laid down near the four ends of the spines (in the order east, west, south north), their exact place bring the second space on the left side of the spine (in looking towards shem from the centre), that is to say, the space of one (2 or half a) foot being left between them and the respective spine. Their position that is the same as those of the Afrania in the Second Layer, escapt that these were placed on the Readisc range intread of at the ends of the times. The line marks of these four furths run

#### Fourth Laver

This layer is described in the Satapatha VIII, 41. Here we find a reference to eighteen bricks, representing the Stomas



The Central Part of the Fourth Laver

er hymn forms laid down in the following order. At each end of the spine (running from west to east) one briek, of the size of the shank (from kine to ankle) is placed, with its line-marks running from west to east, the eastern one being placed north and the western one south, of the spine. Thereupon, an ordinary brick, a foot square is placed at the southern end of the 'cros spine so as to lie on the spine (thought not apparently exactly in the middle but so that only one fourth of the brick lies on one side of the spine) with its line marks running from south to north, and a second brick of the same size is placed on the notth, but so as to lrave the full space of another such brick between it and the northern edge of the skar. Behind (west of) the front brick fourteen half-font bricks are then laid down in a row from north to south, we en on each vide of the spine.

After these eighteen bricks are laid down the Spreib (freeing bricks), ten in number put in close connection with the preceding set; vir. as the front and back ends of the spine, two bricks exactly corresponding in use to those sheady lying there are placed south and north of these respectively. Similarly two bricks, a foot square are placed on the cross spine immediately north of the two stoma bricks. I spine them of the two stoma bricks lying there. The remaining

FOURTH LAYER 13

six bricks are then placed behind the row of fourteen Stomas' in the front part of the altar three on each side of the spine

After having laid down the Spetch bricks, one lays down two Regulas (seasonal bricks) these Regulas are placed over the two Riginas of the preceding layers wir in the fifth place to the east of the centre south and north of the some. Then are placed seventeen Series (creations) bricks round the centre along the Retabule range in such a way that nine bricks lie south and eight bricks north of the spine and that five bricks form the southern side, and four bricks each of the other sides (see fig. 7) While the bricks of the south side are further specified as consisting of a brick, a foor square lying on the exact some heine flanked on both sides by half foor bracks and these nearn by square bricks ind particulars are given regarding the other sides. Most likely honever as indicated in the he fi four square bricks two on each side of the cross-spine, are to form the left (north) side, whilst the front and hind sides are to consult of two square bricks Ising north and south of the some, and flanked by half-foot by bricks.

Fifth Laver

When the Fourth Layer is complete two Lokamrynas are placed as usual as the space filling bricks in the north east corner, or on the left shoulder, whence in two turns, the available spaces of the alter are filled up. It may again be emphasized that in laying down the Lekamprass of the first three layers one statted from the south east the south west said the north-west corners structurely.

parallel to the respective spines. The fifth Asapatnā is thus laid down north of the southern one, so as to leave the space of a cubut (about a foot and a lalf) between them. These latter two Asapatnās are full-sized bricks (one foot square) and not half sized as were the two southern Aświnis. Moreover, whilst the southern Asapatnā has its line-marks running parallel to the adjoining cross-spine (south to north), the fifth Asapatnā has them running from west to east (? as well as from south to north).

After the Asaratnās are laid down to Chandasyās in each quater at the and of spines (thus forty in all). Then are laid the Stomabhāgā bricks (praise-sharing bricks) twenty-nine or thirty in number (ŚBr. VIII. 53.8), these are laid down on the range of the Aṣadha (VIII. 54.1). Then the bricks are covered with loose soil (purisa). No Lokampraā is used in this layer for filling.

The central portion of the Fifth Layer, as given here in the sketch, symbolically represents the firmament, the blue

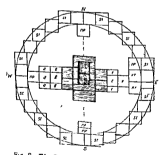


Fig. 8—The Central Part of Fifth the Layer

Rtavya t— Tristubh

Jagati v— Viśvajyotia

Anustubh

st — Stomabhagiyas p— Pancactidas np, both together

PIFTH LAYER 15

canopy of heaven, and the region of blus beyond it. The outer rim of this central structure is formed by continuous ring of twenty-nine Stomabhaga britks (st) representing, it would seem the horizon on which the vault of heaven rests. There is some doubt as to the exact manner in which this ring of bricks is to be arranged. According to the Kätyäyana Srauta Satras, XVII. 1110 fifteen bricks are to be placed south (and fourteen north) of the antika or spine (running through the centre from west to east). As regards the southern semicircle the fifteen bricks are to be distributed in such a way that eight fall within the southeasterly, and seven into the south-westerly quadrant. Some such arrangement as that adopted in the diagram below would evem to be what is intended (see Fig. 8).

It will be seen that this arrangement includes two half-size bricks in the south-easterly quadrant, the one lying immediately south of the some, and the other immediately east of the cross-some It is an awkward fact, however, that one of the commentators on the Sutra referred to, states that there are to be two half frot bricks, (one) on each side of the spine-that is, as would seem, the cross spine. Eggeling says, he cannot but think, however, that this must be a missake as otherwise it would seem to make the construction of a continuous ring impossible. Inside the ring on the adjoining range (viz. the Rtayya range being the fifth range from the centre (see the diagram of the first layer) five Nakasadas (n) are placed on the somes, with the exception of the eastern one, which is to be placed in the second space north of the spine, that is to say, a foot from it (so as to leave space between it and the some for the left Rtaved (Cf. SBr. VIII 711) In the south two halfsized bricks are laid down instead of one full sized. All these five bricks are of half the usual thickness so as to allow five others, the Pancacudas (p) being placed over them (i.e. in the disgram, up is a combination of nakasad and pancacridas).

Of the Chandassas, or bricks representing the metres, only three sets (of three bricks each, viz. a full sized one flanked on either side by a half-sized one) fall within the circle formed by the stomabbgg ring viz. the Tristubh (t), Jagasi (g) and Anustubh (a). The remaining space in the centre is now filled by

the Gathapatya hearth consisting of eight bricks. Thereon is placed a second layer of eight bricks exactly corresponding to the first and called Panalcit. This pile (marked by hatching the sketch) thus tises above the Fifth Layer by the full depth of a brick.

He then lays down the two Rtays a (Rt) just within the ring on the east side and the Vit ayous (v) representing the Sun immediately west of them. Having now filled up the available spaces of the layer with Lokamprias and scattered love voil on it he finally lays down two perforated bricks (marked in the sketch by cross hatching) the vikarys and the Svayamatrana so that the latter lies exactly in the centre and former immediately north of it over the cross spine.

#### Taitturya Sambita and Five Layers

In the Third Prapathaka of Book IV we have the details of laying bricks in the five layers under the head CITI-VANA-NAM. In the First Layer are laid Apasya Prapabhrt and Apanabhrt (the Apanabhrt bricks have not been mentioned by the Saiapatha and other authorities. The Taittriya Sai hits gives the Mantras for laying down four sets of five bricks for the First Layer the first five being set down in the east of the man's figure in a line running from the east to the west the second in the south in a line northwards the third west in a line eastwards the fourth north in a line southwards.

Then it proceeds to give the Mantras u ed for pronounce ment while the Asymi and other bricks as well as Vayaya@bmcks are laid in the Second Layer Svayam@irpa@ and Brhati in the Third Layer and Stomwa (Aksnayascomya) bricks in the Fourth Layer as well as the Syfth (treation) bricks and Vysth bricks in the layer. It finally gives the verses for rectiement whilst the Asaptn@bricks are laid down in the Fifth Layer. The description of the Fifth Layer is catried over to the Fourth Prapathaka also where the Mantras corresponding to the Stoma bhaga. Nakasada Pancacod@ Chandas Sayup Vistayoth Bhuyaskrd Indratanu Yanātanu Naksatra and Rtaya@bricks are given.

commensurate with the sacrifice, verily le metes him with a member of the sacrifice, vo great is he as a man with arms extended. Winged is he, for wingless he could not fly these wings are longer by an ell (ordin) therefore birds have strength by their wings. The wings and the tail are a fathom in breadth so much is the strength in a man he is commensurate in strength.

He metes with a bamboo the bamboo is connected with Agni. (verily it serves) to unite him with his bitthplace

With a Yajus he yokes (the team) with a Yajus he ploughs for discrimination. He ploughs with a team of six oxen the sea ons are six, verily with the seasons he ploughs him.

Then he ploughs with twelve oxen thus he ploughs with the year (of twelve months) There by three he ploughs the furrows

He scatters the plants. With fourteen verses he scatters, the domesticated plants are seven, the wild are seven

Then he scatters sand and gravel In case he desires to be rich in cartle, he should separate the sand (sikata) after puling the gravel (sarkara)

He puts down the gold disc (rukma) then he puts down the golden man on the south side with the head to the east he might place it on the perforation of the brick

Now he puts down two ladges one made Karsmarya wood full of butter and the other of Udumbara wood full of curds the former on the south and the latter on the north Then he pours butter on the gold disc

Now he puts down the naturally perforated bricks He makes the horse sniff it and puts down the first buck a brick of Durva grass The brick has three lines on it. [dakjindvit savydvit and rulekha and tryalikhija are the four kinds of bricks I this is mentioned here in TS. V. 284]. The tryalikhija bricks are put down in the centre. The rulekha bricks on the east or west, and the dakjinarits on the couth and the sarybrits on the north.

Now he puts down a living tortoise, which represents the intellingence of animals. He anomts him with curds mixed with honey.

Now he puts down the mortar made of Udumbara' which represents the navel of the fire. He pounds and puts it down.

Then he puts down the pan and fills it with sand  $(TS \ V \ 25 \text{ to } V, 29)$ 

The Taitiriya Sainhitä then describes the laying of bricks (the Apasya Prāṇabhṛt and Apānabhṛt) in the first layer.

Five he puts down on the east five he puts down on the west pointing east five he puts down on the east pointing east, five on the west pointing east. On the north he puts down five metre—bricks, then he puts down the water bricks Apaya) then breath-supporting (Panabher) bricks. Then be puts down the unitying (Saniyata) bricks (V 210)

In the Prapathaka 3 of the Book V are described the detals of lying bricks in the Second and subsequent layers: Askin, Rtaysi, Pranabhrt Apays Vayysi, Stayamatrana, Disya, Behatt, Valakhilya Aksnayastomiya, Srati, and Vyusti, Acapana, Virlat Stouabhaga, Nakasad, Pedacaoda, Suyamatrana, Vikatni Chandas Sayuk Manala, Vikvayotth Vistuaci, Samyani Adirya, Ghirta Yasoda Bhoya-krt, Agmitupa Dravigodis Ayusia, Agmihdaya and Rtayya

In the Prapathaka 4 of the same book, we have the bricks Indentanu, Yajhatanu and Nakatta in addition to Riavya and Vastvadeva The other bricks mentioned are Hiranya, Ahva ripa Aima (Prapathaka 5), Kumbha, Bhuta (Prapathaka 6), Rsabha Vajrini, Rastrabhrt Vrata, Hiranya (Prapachaka 7).

The consonance of piling the bricks with quarters (dig) is of significance. It was of great importance for the sacrificers to determine the exact directions (or quarters, north, east, south and west) and they devised a number of methods which have been described by the commentators of the Sulbasutras. Here we find in the Samhita:

The brick which he put down in front (purastad) became the head that is the eastern quarter (pratic dig), the brick which he put down on the right (daksinatah), became the right ide that is the southern quarter (daksina dig), the brick which he put down behind (pascat) became the tail, that is the western quarter (pratic dig), the brick which he put down on the left became the left side that is the northern quarter (udici dig) the brick which he put down above became the back (preptha), that is zenith (Urdhva dig) Agni of five bricks is this (earth) (TS V 64)

Fire is thus piled It is the Atman or the body of the Agai. Then he puts on the dust It is further mentioned that one should pile the fire of a thousand bricks when first piling it, and of two thousand bricks when piling a second time of three thousand bricks when piling for the third time

Again it is mentioned that the fire is to be piled knee deep when piling for the first time, and navel deep when piling for the second time and neck deep when piling for the third time (V 68)

## Units of Measurements in the Baudhayana

In the First Chapter, the Baudhayana Sulba Sutras give the units of measurements We shall summarize them here

An angula is the unit of measurement, it is equal to four teen grains of the anu plant (panicum miliaceum) or alternatively, it is equal to thirty four serame grains put together with their broad sides Ksudra-pāda (small pāda)=10 angulas Pradeša = 12 angulas Preha-Tittaravuga =13 angulas ≈ 15 ananlas Pada =88 angulas Tes: == 104 andulas Aksa =86 angulas Yuga -32 angulas Tanu Samva=bahu =36 angulas Prakrama=2 padas =30 angulas Aramı=2 prādeśas =24 anaulas Pitrusa=5 aratnis = 120 angulas Vsama=5 arathis ≈120 angulas Vyayama=4 aratnis ≈96 angulas

An option has also been provided with respect to the measure or length of pada yuga prakrama aratni and Samya. According to Katyayana for example pada is of 12 angulas and not 15 and according to Apastamba, a prakrama may be equal to three mades also besides two padas

## Techincal Geometric Terms in the Baudhayana Sutras

Amsa—Shoulder, two eastern corners of a square Vedi, I 34 (north-east corner is Uttara amsa and the south east corner is the dakṣiṇa amsa) 1 34

Anhiyas—narrow shorter (anhiyasım minuyüt—to give a shorter measure 141

Aksnaya—transversely, diagonally, rajju diagonal line a cord stretched across the square or oblong 1 46

Agnyanta—outer peripheri of the Agni (fire altar) Il 24

Animat—smaller, Il 55, karani side of the smaller (square)

11 55

Ausis-to stand over to leave remaining, atisisyate stands

Anitya-gross or approximate L 60

Anika-side front row edge, IX 6

Anuci-successive coming after -ayam length IX.12

Anta-end, I 23.

Antaratah-from the inner, V. 32

Antarala-gap distance between two spaces, interstices
III 59

Apacchid-to cut off apacchindya to be cut off I 109, divide I 56

Apara—western (opposite to purva east) 1X, 15, posterior later second or next V 30

Apara-dahşınam-south-west (aparasmın prastare in the second layer VI 14)

Aparımita-undefined, unlimited, I 99

Ara-spoke (of a wheel), V 34

Ardha-half I 34

Ada-to take away , adadıta taken I, 107

Aparikersana-up to the circle V.34

Ayama-length L 88

Alikh-to mark, to draw, L 22 (alikhya-having drawn).

Avapa-insertion

Avapena-by adding by inserting a piece, (154)

Iste-at the desired point I 44.
Istena-by the desired mark I. 44.

Uttara-north left 128

Uttaratah northward , in the north, I 28

Uttarottara-consecutive II 4

Uddharet-is removed V 59, VIII 16

Udak-directed towards the north, from south to north

Udaharet-removed V 39 VIII 16

Un ni-to lengthen Unnayet-is lengthened IX 11

Up dia-to place near, upadadhym-to be placed VIII 9

Upara-base or lower part 1113 (lower part of the sacri ficial post or yupa)

Ubhayatah-at both ends 122

Ubhayatah--pra-u ga--rhombus I 57 (having a pra u ga or isosceles triangle on both sides) Una-minus less I 32

Urdhva—high raised

Urdhya pramana-height II 13

Riu lekhā-straight line LL 32

Ekatah-en one side II 55 (also from one side)

Ekasara vidha-hundred and one fold II 5

Ekādaša vidha-elevenfold II 4

Kaniyas-smaller 150 (opposed to 1yayas)

Kaniyamsam- maller II 18 (obj ) (opposed to 11 avamsam)

Karam-side I 55 (side of a square)

Krtantat-from the end of the constructed II to

Khanda-empty place or space I 54 (see avanena)

Catuh sraktih—four cornered (quadrangle or quadrilateral square or oblong)

Caturasra – square orrectangle I 22 (samacaturasra square dirgha caturasra rectangle)

Coturasta karani-side of a square 1 60

Caturbhagiya-a brick (1staka) of the fourth part of a

Caturbhagona-less by one fourth L32

Jaghana-hind or western part 111 52 (hinder part of an alter)

Ivaves-larger 13a3amsam II 18

Turvak-breadth I 46

Tiryan māni—a measurement across 10 breauth shorter side of an oblong I 38 48 tiryanmānim karanim krtvā—having taken shorter side of the oblong for the side of a square I 54)

Triiya karani—the side of a square the area of which is one third of the area of a given square  $\sqrt{(a_i^2)}=a\sqrt{3}$  (rriiyakarani is one third of a trikarani) I 47

Trikarani-It is the diagonal of an obling with sides 1 must and  $\sqrt{2}$  units- $\sqrt{3}$  units

Tryalikhita-a brick marked with three I nes II 33

Daksina-south right hand side, I 28

Daksinapavamya-having stretched towards south, I 35

Daksınavıta lekha-the line which runs towards the southern or right side LI 30

Dadh-to hold to give dadhyat-to be placed I 109

Dirgha karani - side producing an oblong I 87

Dirgha caturasra-oblong or rectangle, I 36

Draghiyan—to be lengthened III 19 (dragh—to stretch, to lengthen)

Dvikarani-diagonal of a square (=/2) I 46

Dviguna-double I 30

Dvistavatim-of double size I 45 (Twice as large)

Nabhi-navel nave V 31

Nityā-exact VIII 17

Nirharet-are fixed (1 35) (nir-hr-to fix)

Nihanyat-fix up I 23 (nihanyate-to be fixed upon)

Nyanchana—lying with the face downwards (opposite to uttana) a special mark in the Sulb. I 33

Prthu-broad I 5 Pramana-measure I 3

Pañcamabhāgiya-brick the side of which measures 1/5 of a purusa III 53

Parikarsana-circle V 34

Parinaha-periphery I 113

Parilikh-to describe a circle, parilikhet should describe a circle I 23

Pasca-west I 28, pascat-from behind or in the

Pascat tiraści-western shorter side of an oblong (cf
purastāt tiraści-eastern shorter side of an oblong)
I 76

Pātśva-side II 25

Parśvamāni—horizontal side 1e longer side of an oblong I 48

Pasa-loop or tie I 24

Purastad-from or in the east I 41 (eastern side)

Purastad—tirasci—eastern shorter side of an oblong I 76
Purayet—should make full VIII 12

Purva-east I 27 Purvasmin-in or from the east I 27

Purvanika-eastern front, III 57.

Purvaparayoh-on eastern and western sides, III 47.

Prsthyn-backbone line; a line of symmetry, a line of reference (some as pract) I 31.

Pra-u ga-isosceles triangle I 55 (the forepart of the shafts of a chartor, pra yuga).

Pra u ga, ubhayatah—rhombus, I. 57 (two isosceles triangles placed on opposite sides on a common base).

Pracchad-to cover: pracchadayet-to be covered, VIII.11.

Pratimuc—to fasten; Pratimucya—having fastened, I 27.
Pratvada—to repeat; pratyūdadita—to be repeated II. 6

Pradhi—to four segments of a circle circumscribing a square, adjoining the four sides, II. 71.

Pramana-measure, I. 3

Bhumi-area, I 36.

Bheda-cleft, meeting of the edges of the breaks used in under and upper layers, II 22

Mandala-(or parimandala)-circle I. 23

Madhya-middle I. 22

Manayoga-measurement I. 96

Yajamāna mātrī-measure equal to the height of the sacrificer, I 83.

Yathākāma- at liberty, option or choice available, I. 18, Rain-cord, I 22.

Ratha-chariot I 77.

Laksana - mark I 22

Laksanam karoti-makei a mark I 22

Lekhā-line, I. 22

Vardhayet-should increase or lengthern, I, 61; VIII, 13, Varstyasah-larger I 50.

Vitrtiya-one third (1/3) I. 81.

Vidha-part or division, II. 4

Vidhabhyasa—addition of one part per one-fold, technical term, II. 4.

Vibhajer-should divide, II 64 70 , tredha (in three parts) , navadha (in nine parts) & c

Vibhaiya-having divided, I. 55

Vimimite-should measure out L. 107.

Viskambha-diameter L 23

Viharana—arrangement and measurement of space areas for fire alters

Vihāra—arrangement or disposition of the three fixes (garhapatya Ahavaniya and Daksinagni) I 1 space between the sacrificial pulse I 89

Vrdhra-a technical term I 50 cut off piece

Vyatyāsam cinuyā — piling successive layers with alternations to avoid cleft or bheda defects III 40

Vy5sa-breadth [ 88

Sanku-pole peg I 23

Śesa-remainder, I 55

Sront-lit hips two western corners of the square Vediuttara sront is the north west corner and daksina sront is the south west corner I 35

SI sta-adjoined together placed adjoiningly I 5

Sad bhagone-less by one sixth I 42

Samevatām—intersect yatra sameyatam—at the point of

Samkhya-number II 27 samkhyam purayet—the number

Saptadhu vibhajya—having divided into seven parts II 64 Saptavidha—sevenfold II 91

Samacaturasta-square I 52

Sameyātam—interect yatra sameyātam—at the point of intersection, I 25

Sampurayet-should fill up I 54

Savisesa—a ratio diagonal of a square divided by the eide of the same square—\(\frac{1}{2} = 1\) 414256 \(\frac{1}{2}\) 62

Savyavrta lekha-line that runs towards the left or north

Srakti-corner or angle II 25

Hrasa veddhi-lesser and larger measures VIII 17

The geometrical terms were most likely evolved during the Brancal period. The word pracuga is of an unknown origin it occurs once in the Yajurveda (XV 11) pracuga lastra is mentioned in the Satapatha Brithmana VIII 616 in reference to the same Yajuh verse. The pyacuga sastra may support thee for steadiness sake for by the pracuga sastra it is indeed supported on earth for steadiness sake. In connection

with voking of seasons, there is a reference to pravulam having (V. 521) The word prayura occurs four times in the Yanuh verse XI 66 (agnim prayujam svaha) Suggestions have been made to connect the usage of the word pra u ga with an isosceles triangle on the shape of the chariot voke. Since the chariot wheel was known since the earliest times the circle was obviously familiar figure - cakra (circle) nabhi (nave) ara (spokes) nemi (felloe) and pradhi (seements) were the common terms. The Rk verse I 164 48 refers to the terms 12 pradhts one cakra. three nabhis. 360 sankus (pegs) The verse refers to samuatsara (year) which repeats after 360 days or 12 months or three seasons. In some of the verses, five or six aras (spokes) are mentioned. The word mandals or parimandals for a circle came in use during the Brahmanic period. The Sataratha Brahmana and the Taittiring Samhita both decribe the use of different types of bricks pakva (fired or burnt) and apakva (non burnt). naturally perforated (svayamatsrona) space filling (lokamorna) bricks and so on The tryalikhua (bricks marked with three lines) are very significant. We have the Satanatha

Now, then of the measures of the bricks. In the first and last layers let him lay down (bricks) of a foot (square), for the foot (pade) is a support, and the hand is the same as the foot. The largest (bricks) should be of the measure of the thigh-hone for there is no bone larger than the thigh bone. Three layers (tirsah citayah) should have their bricks marked with three lines (tryā likhitavatjah) for threefold (trivran) are three worlds and two (layers may consist) of (bricks) marked with an indefinite (aparimita) number of lines for these two layers are the flivour and the flavour (rusa) is indefinite but all the layers should rather have (bricks) marked with three lines, for threefold are all these worlds (VIII 7217)

The word lehks for line, and likhits marked with line became in course of time rekks for line, for l and r are inter-chan geable

#### Bricks in the Baudhayana Suiba Sutras

The Second Chapter of the Sulbasutra of Baudhayana describes bricks the bricks are daksindvrta (the lines of which turn

towards the southern side) savyavrta (bricks marked with lines running towards the northern side) and rjulekha bricks (those marked with straight lines) Then are those bricks which have three lines marked in the middle (II 30 33) There is a clear injunction that even space filling should not be done with non bricks or the bricks not made of clay (amrnmayi) (II 39) Pictorial bricks were also in use on which there were figures of a circle (mandala), bull (rsabha) a woman without ears (vikar nimati) & c were marked (II 43) Wherever the reference is that the bricks are to be placed towards the east or towards tile west the idea is that the bricks should be placed in straight lines the placing in straight lines was known as riti vada (II 48) No brick should be broken to form the brick of other form (it is not permissible to break a square brick to form two triangular bricks) (II 52) nor two triangular bricks be used to form a square brick (II 53) neither a damaged or overburnt black brick is to be used nor those bricks which have unpres cribed or foreign impressions (II 54 56) The naturally perfo rated bricks should not be covered by any other brick (II 57)

The height of the brick should be 6° angulis (the five laws would thus have the measure of a janu or 3¹ angulis). The nakasad and pañacood bricks have only half of this height (about 3¹ angulis). Some times during the process of burning the brick there is cause a thinning of the brick this is compensated by putting mud plaster (II 58 60).

The square or the caturasra bricks have three sizes usually (i) quares with sides 20 angul (ii) squares with sides 20 angul is and (iii) squares with sides one sixth one fourth and one third of a vyāyāma respectively) (II 67) In connection with the fyenacit or falcon shaped cit the square bricks used are of four dimensions 30 angulis (also known as caturthis) 24 angulis (pañcambhāgiyā or pañcam) 20 angulis (also known as saṣshhs) and 12 angulis squares (tourth fifth sixth and tenth part of a purus) (III 11)

In connection with the falcon shaped fire altar the pades taka ot quarter bricks are also mentioned (III 30) These are formed by dividing the square into four parts by the two inter BRICKS 29

secting diagonals (triangular bricks, with sides  $1\times2\sqrt{2}$  and  $\sqrt{2}/2$  units).

Then we have oblong bricks, for example adhyardhās 36× 24 anguls (longer or pār/wamāns side three prādešas, and the shorter side one aratin) (III, 43). Then we have the oblongs called ardhyās (ardhestaka). 24×12 angulis=½ of the pañcamī (a pancāmī is a square of 24×24 aṅgulis ...e. it is a square of the side equal to one if the of a purusa).

Then we have the square bricks called padyas, which are equal to a quarter of a pancam brick (12×12 angulis) (III 45)

In the fourth chapter, we have another set of bricks. The unit is the fourth part of a purusa, i.e., a square with sides 30 angulis each. These bricks are known, therefore as cautiths a brick in area half of that of a cativith i.e. the caturth diagonally divided into two halves, is known as arably a The face of this ardby ii a rectangular triangle with two sides 30 angulis each and the hypotenuse  $30\sqrt{2}$  or  $\sqrt{1800}$  angulis. Another brick, padya is one fourth of the caturth formed by drawing both the diagonals in a square, and thus getting four rectangular triangles each with one side 30 angulis and the two sides  $30\sqrt{2}$  and  $30\sqrt{2}$  (IV 2 3)

Another four sided brick is mentioned which has the area equal to the fourth part of a caturth  $1 \cdot e$ , area= $\frac{1}{3}$ (30×30) sq. ang. This four-sided figure is a trapezium, which may be divided into an oblong of  $(15\times7\frac{1}{4})$  sq. ang. and a rectangular triangle, with sides 15–15 and  $\sqrt{450}$ 

The area of this oblong=15 ×  $7\frac{1}{2} = \frac{225}{2} = \frac{450}{4}$ 

The area of the rectangular triangle  $= \frac{15 \times 15}{2} = \frac{450}{4}$ 

The total area of the trapezium  $= \frac{450}{4} + \frac{450}{3} = \frac{450}{4} \text{ sq ang}$ 

The area of the caturthi =30×30=900 sq. ang

Thus the trapezium=1 of the area of the caturth: When two such four cornered trapezia are put together along their long sides (the sides which are 15 plus 7½ 1 e 22½ angulis long an irregular pentagon is formed the area of which is equal to the half of the area of the caturth: This new brick is called havisamukhi. (III 68 88) It must be remembred that the caturth is sometimes also called a sodar since it as one sixteenth of the area of a square puriss (220 × 120) ang

Then we have bricks adhyaraha the side of which is equal to the fifth part of a purusa (24 angulis) and the other side half of the breadth more ie 24 plus 12 and thus of 36 angulas length (46×34 angulas) and the others pañcamis which are 24×24 plus its one fourth ie 24×29 angulis

The adhyardhā brick is not a quare but an oblong it is divided by its disgonals into four triangular bricks of two are alike and two others are alike. These are known as dividend dyas and independent. The dirighaphdya stands on the longer side (on the length of the oblong) and the sulaphdya on the shorter side (on the breacht of the oblong). I'll 121)

The other type of triangular bricks have also been described for example a rectangle triangle 12 ang 12 ang and 16 ang 33 tilas sides (tilis is eighth part of the pancami) (IV 61) obtained by dividing a sulapidya of a pañcam by a line drawn from the apex to the middle of the base

Similarly one can divide the dirghapalya of an adhyardha brick getting a rectangular triangle the sides of which are 12 and 18 and 21 and 21 tiles

By putting together the equal sides of these two triangles we get a scalene triangle the sides of which are 15 ang 33 tilas 21 ang 21 tilas and 30 ang. The name of this brick is ubhaji (IV 61 68)

In a Surra (IV 8) a brick equal to the fourth part of a pincami has also been described. This is a four sided brick (caturaira pādyā) with sides i prādeša. Li prādeša. 1 prādeša. 1 prādeša. 2 prādeša. 2 prādeša. 12 ang ets and 12 o/2 ang ets area given is 144 sq. ang which is equal to one fourth of the

|       | 9  | 21  |
|-------|----|-----|
|       |    |     |
|       |    | 61  |
| IV    | 10 | 43  |
|       | 11 | 31  |
|       | 12 | 17  |
|       | 13 | 8   |
|       | 14 | 11  |
|       | 15 | 7   |
|       |    |     |
|       |    | 117 |
| v     | 16 | 36  |
| VI    | 17 | 22  |
| VII   | 18 | 16  |
| VIII  | 19 | 17  |
| IX    | 20 | 33  |
| x     | 21 | 21  |
|       |    |     |
| Total |    | 519 |
|       |    |     |

we would have personally liked to have numbered some of the Sutras further separately on the basis of the morphology of the Sutras. For example the Suter I 23 can be regarded as actually running into two sutras. Similarly 138 44 45 50 51 54 56 57 and so on I I broken like this the total number of the sutras would be nearly 550. However, we have retained the numbering of Thibaut so far as the breaking of the sutras is concerned.

The prominent features of chapter I are units of measure ments drawing of a spuare with the help of a cord alone to draw an oblong description of dvikarni tritya karani the Baudhayana theorem (cf Pythagorean theorem) (I 48) method to combine two squares method to deduct one smaller squar from a larger one, to turn a square into an oblong, to turn an oblong into a square to turn a square into a triangle of equal area to turn a square into a triangle to turn a square into a circle into a square of equal area a relation between the disgonal of a square and the side of the square (square root of 2 is given to be 1414221)

represented by a series), the concept of savisesa, distance of Ahavaniya fire from the Garhapatya, fixing the place for the Daksmagni, praci of the Vedi, Vedi of the Pittyana, Mahavedi, Sautramanki Vedi, Pragvathša, placing of havtidhana the Uttaravedi Catvala, Uparaves Sades Dhisnyas Aguidhiya Agara and Marailya and pits for the Yupas.

Chapter II describes First Second Third ...Agnis (twenty one-fold and so on). Syenact or piling the altar of the form of a falcon, with one thousand bricks, the describtion of different varieties of bricks, marked with lines and so on as already described, laying of bricks lehamprass, quality of bricks permissible, Garhapatya be of the measure of one vysyamam area be at circular or square, different prastères of piling in different layers, removing the bheda defect pradhis dhisnyas, Marjaliya, and chandeleur.

Chapter III describes Syenacit that is the altar of the shape of falcon its body tail head, and wings lengthening of wings, laying of bricks first layer second layer first kind, and second kind

Chapter IV describes the falcon shaped after with cutved wings and outspread tail, laying of bricks on the body, head, tail and wings the bending of the wing, description of Six types of bricks squre, triangle oblong and four cornered, different forms of the čiti narrowing of the tail. Two kinds and two Prasidras, Kankacit (kite shaped) altar, Alajacit altar (after a kind of a brid) pra-u ga cit and Ubhayatah prauga cit.

Chapter V describes the ratha-cakra cit (of the shape of a chariot wheel) another the saine with spokes division of nibble or have describing a circle in thenave division of felloe, division of topokes and sixteen types of bricks for this piling

Chapter VI describes the Dropacit (of the form of a trough) with a handle, and laying of different types of bricks in different layers

Chapter VII describes another kind of the Dronacit turning of a square into a circle nine types of the bricks for different layers, samphyya and paricayya construction Chapter VIII describes the construction of the Smassna cit (of this form of a buttal or cremation ground) division of prau ga and ubhayatah pra-u ga into triangles agniksetra increasing the height of the agni and five layers

Chapter IX describes the construction of the Kurma cit or the alar of the shape of a tortoise either with angular limbs or with circular limbs laying of bricks shaping of the bead and feet different types of bricks for this cit: a special cutting of the brick for the head first layer econd layer, in all two hundred bricks as usual in each tayer.

Chapter X describes the second kind of tortore citi drawing of circle lengtheing of the head laying of bricks two layers and the Asvamedha

### Age of Baudhayana

It is difficult to fix the age of Baudhayana, the author of the Sutras Of coures he belonged to the Brahmana School of the Yajurveda and the Taittiriva Samhita He must have fluo rished after the Satapatha Brahmana period. He was inspired by the Injunction laid in the Vedic texts Many of his Sutras have been quoted by the later authors of the other Sulba trea tises like Apastamba Katyayana and Manu We can easily place him some where near 1000 BC to 800 BC. He is the first to describe in details the geometrical propositions, and measures of bricks of different types to suit in different citis of different alters He is the giver of the value of root 2 and the theorem of oblongs which unnecessarily came to be known as Pythogorean theorem H s methods on geometrical construc tions are clear and precise and it appears, they were actually followed not only by the architects of the Vedic fire altars but also by other building architects. In fact the tradition of using a long cord in building designs has not yet disappeared in this country It very well retains the hoary traditions which means that the Sulba geometry or the Geometry of Cords is still



### INTRODUCTION

Baudhāyana Šulba Sūtra constitutes the Prašna XXX of the Baudhāyana Šrauta Sūtra, belonging to the school of the Tattiriya Samhita A critical edition of this Šrauta Sūtra was brought out by Dc W Caland formerly Professor of Sanskitt at the University of Utrecht in three volumes and published by the Asiatic Society (1913) The manuscripts, consulted by Dr. Caland for editing the Sulba Sūtra were

- (1) H, the Haug collection at Munich
- (2) U, from Ujjain, in Nagarī, on 12 foll
- (3) B the Benares (Vārānası) MS, it is a modern copy in Devanāgari writing, made in 1868 by Vyanahāji Nārā yaga containing in eight parts an almost complete text of the Bsudhāyana Srauta Sūtra. The MS is carefully written on blue paper (copied for the Government of Bombay, and also mentioned by Georg Buhler in the Journal of the German Oriental Society, vol. XLII p 252). The original of the later Prašnas were pro bably a Grantifa MS
- (4) M the Mackenzie MS, which is preserved in the India Office Library Dr. Caland has commented on this menuscript in the Freface to Vol 2 of the Baudhayana Srauta Sutra. M stands for No xxviii (new number 92) of the Mackenzie collection at the India Office see Wilson a descriptive catalogue of the oriental MS collected by Lt Col Mackenzie, Vol 1 p 6, old palm leaf MS in Nandinagari characters well written, Sulba Sutra foll 42-50 a, Dr. Caland has also consulted the excellent edition with Sanskrit commentary and English transfation by Thibaut (in the journal Pandit (vol 1x x and vol 1 of the new series). The readings accepted by Thibaut have been indicated by Dr. Caland as Tr.

Wherever I have to refer to Dr Caland I have done so by '  $A^{**}$ 

Dr Caland's reproduction of the Baudhāyana Śulba Sūtra indicates that the Śulba Sūtra consisted of Ten Chapters (which I have indicated as Adhyāyas) consisting of 21 khapdas Thibaut has perhaps on the authority of the commentator Dvārakanatha Yajvan, given a long adhyāya which he calls as the Third Adhyāya and which includes the Adhyāyas III to X of Dr Caland

The Sutras in Dr. Caland's edition are not numbered, whereas in Thibaut's reproduction, they are so; and many a time, several Sutras have been combined to form one Sutra. Since Dr. Thibaut's edition has been so popular for reference, I have retained his numbering in my edition. However, for the purposes of clarity, I have separated each Sutra from its preceding and following ones which appeared as 'running' in Dr. (aland's edition.)

-Satya Prakash

## प्रथमोऽध्यायः

प्रथमः खण्डः

यथेमेऽग्निषयाः ॥१॥

तेया भूमे: परिमाणविहारान् व्याख्यास्याम: ॥२॥

ध्रयाङगन्त्रमाणम् ।।३॥

चतुर्दशाणवः ॥४॥

चतुरित्र धैशस्तिना. पृषुस धेश्लिष्टा इत्यपरम् ॥५॥

दशाहमूल क्षद्रपदम् ॥६॥

हादश प्रादेशः १ ।। ७।।

पृथोशरयुगे त्रयोदशिके ॥=॥

पद पञ्चदश ॥६॥

<del>श्रष्टाशी</del>तिशतमीया ।।१०॥

बतु,शतमक्षः ॥११॥

षडशीतिर्युगम् ॥ १२॥ द्यात्रिश्राण्जानः ॥१३॥

पट त्रि**ध्याच्यामा बाह** ॥१४॥

दिपदः प्रक्रमः ॥१६॥

द्विपदः अक्रमः ॥१६॥

द्वौ प्रःदेशावरत्नि. ॥१६॥ भ्रयाप्युदाहरन्ति ॥१७॥

पदे युने प्रक्रमेऽरत्नावियति शाम्यायां च मानार्थेषु याथाकामीति ॥१८॥

पञ्चारतिनः पुरुषः ॥१६॥

व्यामस्त्र<sup>व</sup> ॥२०॥

चतुररहिनव्यायाम. ॥२१॥

चतुरसं 3 चिकीर्पन्याविष्वकीर्पेतावती १८ रज्जुमुभयतः पाशां कृत्वा मध्ये सक्षण करोति । सेलामालिस्य ॥२२॥

तस्या मध्ये शङ्कु निहन्यात् । तिस्मन्यायी प्रतिमुख्य<sup>क</sup> सक्षा<u>ग</u>ेन मण्डलं परिलिक्षेत्र । विष्करमान्तयो. सङ्कु निहस्यात् ॥२३॥

<sup>1.</sup> हादबागुल प्रादेश M.

<sup>2.</sup> Thus T. I not in the copies of A

<sup>3</sup> In many copies अ, and not स throughout (चतुरमं and चतुरस' both the readings)

ядел ВМН.

पर्वस्मिन्याशं प्रतिमुख्य पाशेन मण्डलं परिलिखेत् ।।२४।। एवमपरस्मि १ स्ते पत्र समेपातां तेन दितीयं विष्करभगायच्छेन ॥२१॥ विश्कम्भान्तयोः शङ्क् निहन्यात् ॥२६॥

पुर्वेस्मिन्पाची प्रतिभूच्य लक्ष्मीन मण्डलं परिलिखेत ।।२७॥ एवं दक्षिणत एवं परनादेवमत्तरतः तेषां येऽन्त्याः स्र धर्मास्तन्वतरस

मध्यते ॥२८॥

भयापरम ॥२६॥

प्रमाखाद द्विगुणा 🖰 रज्जुभूभवतः पार्भा कृत्या मध्ये लक्षण करोति ॥३०॥ रा प्राच्ययेः ॥३१॥

भवररियन्तर्धे चतुर्मागीने सक्षण करोति ॥३२॥

तस्यञ्छनम् ।।३३।।

धर्वेऽध सार्थम् ॥३४॥

पुष्ठधान्तयोः पात्रौ प्रतिमृत्य न्यञ्छनेन ध्दक्षिणापायस्याधेन श्रोण्याः सान्ति-हरित ॥३४०

दीर्थनतरसं चिकीर्पन्याविचकीर्पसावत्यां भूम्यां वी सङ्कृतिह-ण्याच ॥३६॥

दौ दावेक्कमभितः र समी ॥३७॥

यावती तिर्येङ्मानी वावती 🤥 रज्जुमुभवनः पास्रो कृत्वा मध्ये सक्षण करोति । पूर्वेशमन्त्ववोः पाको प्रतिमृत्य नक्षाणेन दक्षिणापावस्य लक्षरो लक्षरां करोति ॥३८॥

मध्यमे पाञी प्रतिमुख्य सङ्गणस्योपरिष्टाद दक्षिणापायम्य सक्षणे शङ्कुं निहन्यात् ॥३६॥

सोऽध्य एतेनोत्तरोऽध्वां व्याख्यावस्त्रया घोणी ॥४०॥

यत्र पुरस्तादि हीयमी मिनुयात्तत्र तदर्वे लक्षणं करोति ।।४१॥

भयापर प्रमाणादध्यधां एज्जुमुभयतः वाज्ञा कृत्वा परस्मि छस्तुवीये पडमागीने लक्षाम करोति ॥४२॥

तत्त्वञ्छनम् ॥४३॥

इब्डेड्रिशक्षार्थम् । पृष्ठमान्तवीः पात्री प्रतिमुच्य न्वव्यत्नेन दक्षिणापायम्पे-प्टेन योण्य**े** सान्तिहरेत ॥४४॥

<sup>1.</sup> स्यश्वनम् A

<sup>2.</sup> स्वञ्जनेत A

<sup>3.</sup> Thus in A. मूसी T

<sup>4. •</sup>वेकममितः B. •वेकैवमभितः H

<sup>5.</sup> इप्टेन साम् M

समचनुरस्रस्वारस्यायरञ्जुद्धिस्तावती भूमि करोति ॥४४॥ प्रमास्य तिर्वक् । द्विकरण्यायाम । तस्यासम्याय रञ्जुदिशकरस्यो ॥४६॥ तृतीयकरम्येतेन ज्यास्याता । नवमस्तु ' भूमेभागो भवतीति <sup>र</sup> ॥४७॥

दीर्घेत्रतुरस्रस्याक्ष्णयारञ्जु भाववंमानी ै तियंङ्मानी च यत्पृषम्भूते कुष्टतस्तदुभय करोति ॥४८

(तासा) <sup>४</sup> त्रिकचतुरूवधेद्वीवशिकपञ्चिकयो <sup>६</sup> पञ्चवशिकास्टिकयो <sup>३</sup>सस्तिक-चतुर्विशीकस्यो <sup>४</sup>सस्यिकपञ्चत्रिशीकस्यो पञ्चवशिकपट् विधै-विकयोरिस्येतासुपसन्विः ॥४६॥

### द्वितीय खण्ड

नाना चतुरस्री समस्यन्तनीयसः करण्या वर्धीयसो वृध्यमुल्लिक्षेत् । वृधस्या-कृपयारण्यु <sup>च</sup>समस्तयो पार्यमानी भवति ॥५०॥

चतुरस्राज्यतुरस्र निर्जिहीर्पन्याविनिर्जिहीर्येतस्य करण्या वर्षीयसी वृष्ट मुह्लिसेत् । वृष्टस्य पार्वसानीमध्ययेतरत्पादवेतुपतिः/वृहेत् । सा यत्र निवरत्तवर्याज्यस्यात् । क्षिन्यमं निरस्तम् ॥४१॥

समचतुरस्र दीर्घवतुरस्र चिकीर्पंधित्तदश्ययापिन्द्रद्य भाग द्वेषा विश्वज्य वाद्यतेयोश्वदश्याध्यायोगम् ॥१२॥

विभिन्न केंद्रिक्स १९४० समस्य तस्य करण्यापन्छिय ११ यद-

l Before नवः Mins विभागस्तु तासा

ว भवति M

<sup>3</sup> arıns M

<sup>4</sup> Not given by T, found in other copies

<sup>5.</sup> Mom द्वादशि कमी T

<sup>6</sup> पविकयध्टिकयो M

<sup>7 •</sup> ৰিও হানিত instead of • বিটেলি • M

<sup>8</sup> agrinstead of get the MSS here and infra cp Thibaut Pandit X pp 17, 18

९ ० हपसदस्याः MUB

<sup>10</sup> Thus भाषि चैत्र om A, not भाषि चैत्र as Thibaut reads.

<sup>11</sup> Thus BHU ॰दिवाद M only

## बीधायन-सुस्यसूत्रे

दीपंचतुरस्ति समज्तुरसं विकीपंधितियंद्गामी करणी पृश्वा दीपं देशा विभव्य पाश्येगीरुपरण्यात् । सण्डमायापेन' तस्यपूर्णेत् । सस्य निर्होर' उक्त: ॥४४॥

चतुरस्रोकतोऽणिमन्चिकीपंतृत्रणिमतः करणी तिर्यङ्गाणीं दृश्या शेषम-हणसा विभाग विषयंस्थेतरत्रोपदम्यात ॥४४॥

शतुरसं प्रजा विकीर्यन्याविकशीयंद् द्विस्तावतीं भूमिण्यसम्बतुरस्रो दृत्वा पूर्वस्या. करच्या मध्ये शहकु निहन्यात् । तस्मिन्याशी प्रतिमुख्य दक्षि-णोत्तरयो. श्रोण्योतिवातयेत् । बहिस्यन्यसपच्छित्शात् ।।४६॥

चतुरक्षमुभयतः प्रवर्गं विशेषेन्याविश्वशेषेद् द्विस्तावती भूमि दीर्षेचतुरक्तं कृत्वा पूर्वेतयाः वरण्या मध्ये घाडुकु निरुत्यात् । तत्तिग-वाबी प्रतिमुच्य दक्षिणीत रमोर्मध्यदेशयोनियातयेत् । बहिस्यन्त्रमपश्चित्रयात् । वृतेना-पूर्वे प्रवर्गं श्वाह्यातम् ॥५७॥

चतुरस्र' मण्डल निकीर्यमुनकणमार्च मम्यास्त्रानीमम्यापातयेत् । यदतिशिष्यते । सस्य सह तुतीयेन भण्डल परिलिखेत् ॥४०॥

मण्डल बतुरस्र विशेषम् विष्यम्भमण्डौ भागान्कस्वा भागमेकोनिनिध श्राम विभन्याष्टाविधिशतिभागानुद्वरेद् भागस्य च पष्ठमप्टम-भाषोनम् ॥४९॥

द्मपि वा पञ्चदभ भागान्कृत्वा द्वाबुद्धरेत् । सैपानित्या<sup>५</sup> चतुरसकरणी ।।६०॥

प्रमास तृतीयेन वर्धयेत् तच्चतुर्येनात्मचतुस्विधशोनेन ।।६१॥ सविशेषः ॥६२॥

### तुतीयः एण्डः

ς.

म्रषाम्याधेयिके विहार." ॥६३॥ गाहंपत्यादाहवनीयस्यायतनम् ॥६४॥ विज्ञायते ॥६५॥

<sup>1.</sup> Instead of पार्श्वो: T: विषयंस्येतरत्र । उपसद्दव्या BHU

<sup>2.</sup> निर्हास BU, cp. ZDMG LV, p. 579.

<sup>3. •</sup> स्वायातये • BM

<sup>4. •</sup> वि**9**शघा HM

<sup>5.</sup> Thus UM, ॰ दरेदेपा॰ HB and T

<sup>6.</sup> In the copies of A.

<sup>7.</sup> Thus, not fagith, in copies of A, but fagit.

- धण्टामु प्रक्रमेषु ब्राह्मशोऽनिममादबीतैबादशसु राजन्यो द्वादशसु वैश्वः (इति) ।।६६॥
- श्चामान तृतीयेन वीणि चतुरकाण्यम्पीनानि कारवेत् । प्रपरस्योत्तरस्याधः
  श्रीच्या गाह्यस्यः । तस्यैव विश्वोऽधिकेश्वाहार्ययपनः पूर्वस्योत्तरेऽधिव श्राह्यसीय (डिविं) ॥६७।
- प्रति वा गार्टेक्स्याह्मजीयगोरस्तरातं वञ्चवा गोडा वा समुत्रा वष्टण्य सन्द्रम वा भागमागन्तुकपुरसस्य हे सा वैष विभाग पूर्वस्यास्त्वार् ह्योभिगयोसंक्षण करोति । गार्ट्यायाह्मभीययोरस्ती नियम्य सदासीन विकाशायम्य सत्तरी सहकु निहन्ति । तद्वसिणान्नेस्यवन अवि ।।६सा।
- सपि वा प्रमाण थञ्चमेत नमंग्रेत् । तत्तार्व थञ्चमा गपुरःशयस्तारन्तार् ह्योभर्तायोशंतार्ण <sup>३</sup> नरोति । शृष्ट्यमात्तायोः गाशो प्रतिमुच्य समापेत दक्षिणायावस्य सक्षापे सप्तमुः निहन्ति । तद्दिरायान्नेरायस्त गर्यात ।१६२॥

विषयं हते तेनी तकरी व्याख्यातः ॥७०॥

भ्रपरेलाह्बनीय यजनानमात्री भवतीति दासंपीलंमासिकाया वैदेविशायते ॥७१॥

तस्याहित्रभागोन पश्चातिरश्ची । तस्या एवार्षं पुरस्तात् तिरञ्ची । एवं बीर्ज्यतुरक्षमेकतोऽणिमहिद्दस्य सित्तपु राह्बपूप्रहृत्यात् ॥७२॥

वाबती पार्यमानी डिरम्पस्ता तायती प्र<sup>थ</sup> रज्युनुभवतः पागाँ हत्या मध्ये सवता करोति । विशयते: पार्वयोः भागे प्रतिमुख्य सवयोत द्यांसावायम्य समयो प्रहुत्तुं निहस्याद् । तस्मित्यादी प्रतिमुख्य सवय-तुन वरित्य पार्व्य परितिमेते ॥७३॥

एतेनोत्तर पारवे व्यास्यातम् ॥७४॥ पूर्वे पारवे तया द्विरम्पत्तया परितिक्षेत् । एवमपरम् ॥०४॥

०दपरस्योसरस्योत्तरस्या BM

<sup>2. •</sup>गतुमुतसमस्य HB

<sup>3</sup> Thus (and cp. Thibaut's remark) B: the other MSS धन्यात् instead of धन्वात्

<sup>4 ॰ि</sup>तरक्वी मानद् M

<sup>5.</sup> हिस्तावती B.

Found in HMU ; B. om. Thibaut omits the word.

### बीधायत-शस्त्रगुत्रे

दशपदा पश्चात्तिरवची द्वादशपदा प्राच्यव्टापदा पुरस्तात्तिरवचीति पाश्चनिय-

काथा बेटेविजायते । मानयोगस्तस्या व्यास्यातः ॥७६॥

रचसमितेरवेकेपाम ॥७७॥

विराट संपन्नेत्येनेपाम ॥७०॥

शम्यामात्री चतु.स्रक्तिभैवनीत्युत्तरवेदेविज्ञायते । १७६॥

समचतरस्राविशेषात ॥=०॥ वित्ततीया वेदिभवतीति पैतुनया १ वेदेविज्ञायते ॥६१॥

महावेदेस्ततीयेन समचत्रसङ्तायास्ततीयकरणी भवतीति । नवमस्त भूमेर्भागी भवति ।। = ?।।

यजमानमात्री चतु सक्तिभवनीत्येकेषाम ॥६३॥

दिश स्वतनयो भवन्ति ॥=४॥ वेदि त्तीये यजेतेति शौत्रामणिकीं वेदिमम्युपदिशन्ति ॥८५॥

महावेदेस्त्तीयेन समचत्रसङ्ताया भष्टादशपदा पाइवंमानी भवति ॥६६॥ तस्यै दीर्घकरण्यामेकतोऽणिमत्करण्यां च याद्यास्त्रामीति ।।=०।।

## चतुर्थः एण्डः

ŧ۰

प्राप्तिका पोडराप्रक्रमायामी द्वादशब्यास: । प्रति वा द्वादराप्रक्रमायामी दशस्यामः ॥८८॥

सस्य मध्ये द्वादशिको विहार: ॥८६॥

বিधेशत्पदानि प्रक्रमा वा पश्चात्तिरश्ची भवति पटनिधेशत्प्राची चतुर्विधे-चतिः पुरस्तात्तिरवचीति महावेदेविज्ञायते । मानयोगस्तस्या व्याख्यातः ॥६०॥

माहवनीयात्पद्पक्रमान्महावेदिः ॥६१॥

तत एकस्मिन्सदः । ॥१२॥

तद्दशकम ॥६३॥

उदक सप्तविधिशत्यरत्नयः ॥१४॥

मञ्टादशेत्येकेषाम ॥६५॥

<sup>1.</sup> चतस• the MSS.

पैत्यज्ञिकाया B and U originally. 2.

<sup>॰</sup>कृताया: करणी तृतीयकरणी BU. and cp. Thibaut's remark on ; 3. the passage.

<sup>4.</sup> भवति MU. भवती H.

<sup>5.</sup> भवतीति M.

<sup>6.</sup> द्वादसपदव्यासः M. which omits the following words up to दशस्या स e

सत्वस्थतुर्षु हिविधिनम् । तद्दस्य द्वादशक या । मानयोगस्तयोध्यस्यात ॥१६॥

यूनाबटीयान्छद्वीरर्श्वप्रक्रमम्बर्विष्योत्तरतेदि विभिगीते ॥६७॥ दशपदोत्तरतेदिर्भवतीति सोमे विज्ञायते । मानयोगस्तस्मा व्यास्यत्त ॥६८॥ चात्वाल सम्यामानोऽपरिमितो वा ॥६८॥

श्रयोपस्वा प्रादेशमुखा प्रादेशान्तराला ॥१००॥

भरितनात्रथः समजनुरस्र बिहृत्य सिक्तयु शङ्कृत्निहृत्यात् । अर्धप्रादेशे नाधप्रादेशेनैकैक मण्डल े परिलिखेत् ॥१०१॥

सदस<sup>्</sup> पूर्वार्थाद् हिप्रक्रममविषयः पिष्ण्याना<sup>®</sup> हिप्रादेशो विष्क्रम्म । तयान्तराला ॥१०ण॥

भाग्नीद्वागारस्य <sup>४</sup> पारवंगानी पञ्चारत्नि ॥१०३॥

एतेन मार्जानीयो व्याख्यात ॥१०४॥

तस्योदीची द्वार कुर्वन्ति ॥१०५॥

रथाक्षा तराला यूपावटा भवन्तीत्येकादशिन्या विज्ञायते ॥१०६॥ सस्बा<sup>४</sup> दशाना रयाक्षाणाभेकादशाना च पदानामच्टाङ्गुलस्य च चतुर्विधश

भागनावदीत । स प्रक्रम स्यात् । तेन वेदि विभिमीते । ॥१०७॥ भगावनमेषे विधेन्नत्वाच्च रवासावामेकविधीनत्वादच पदानामान्दाद्युकस्य च सत्तिधेन भागमावदीत । स प्रक्रम स्यात् । तेन वेदि विभिमीते

॥१०-॥ प्रय' प्राच्येकावशिन्या च पूपार्य वेदे पूर्वार्यात्मवासमपण्डिस्य व्याप्तम् स्तात्माञ्च १ वस्यात् ॥१०६॥

नानाध्याङ् मुल विवते ॥११०॥ न व्यतिषङ्ग ॥१११॥ यूपावटा पर्यावण्डममा ॥१११॥ विवदपरिणाहानि यूपोपराणीति ॥१११॥ इति प्रचमोऽप्याय

परिमारन M and U (sec m)

<sup>2 •</sup>c€₹ H

<sup>3</sup> Thus not विश्विया o, the MSS

<sup>4</sup> मानीशीया॰ T

<sup>5</sup> तस्य U originally and a citation in the Mahagnisarvasva 6 अमेताबाइयमेथे M cp XXVI 23 3046

<sup>7.</sup> ०मीताय again M

<sup>8</sup> प्राच्य • M प्राच्ये • the other MSS •न्या U

<sup>9</sup> Thus M पूर्वावित्पदाषव्या B पदाधव्या B पूर्वावितदार्थस्या H

<sup>10 •</sup> प्राच्या M.

# द्वितीयोऽध्यायः

```
पञ्चमः खण्डः
```

```
बार्बाच्यमाः वहवाः प्रथमीऽनि. ॥ (१)
ग्रधनवमा दितीय: ॥ (२)
भ्रमंदशमास्ततीय:॥ (३)
एवमसरोत्तरो<sup>२</sup> विवाम्यास ऐकादशविधात ॥ (४)
सदेतत्सप्नविधप्रभागेकशतविधान्तम् ॥ (४)
कत अध्वेत्रेक्सतविधानेव प्रत्याददीन ॥ (६)
धनम्बिकान्या यज्ञकनुनाहरेत् ॥ (७)
 चन्यत्राद≉मेघात ॥ ०८)
 प्रस्वमेधमप्राप्त चेदाहरेदन ऊर्ध्व विधामम्यस्येन्नेनरदाद्वियेत् ॥ (E)
 धतीतं " चेदाहरेदाहरय इत स्वादेव प्रन्याददीत ॥ (१०)
 कथम खन् विधानम्यस्येनु ॥ (१)
 यदन्यत्प्रकतेस्तत्वञ्चदश भागान्त्रत्वा विधावा विधावा दीदी भागी समस्येत ।
        साजिरधीष्टमाभिरींन विनुषात् ॥ (१२)
  कव्वप्रमाणाम्यास जानो पञ्चमस्य चतुविध्शेनैके समामनन्ति ॥ (१३)
  भग्रहेक एकविच प्रभूनीनपश्चपुच्छ्रदिचन्दते ।। (१४)
  तन्नोपपद्यते पूर्वोत्तरविरोधात ॥ (१४)
   भ्रम हैकेया बाहाए। भवति र देवेन चिदरनीनां पूर्वा ततिरिति ॥ (१६)
   श्रधापरेपाम । (१७)
   न ज्यायाधिस चिरवा कनीयाधिस विश्वीतेति ॥ (१८)
   मयास्माकम् ॥ (१६)
```

<sup>1.</sup> अर्थाष्ट्रमपुरुषाः T

<sup>2. •</sup>सरे M

<sup>3. •</sup> भ्यम्येदन्यतरदाद्वि M.

<sup>4.</sup> ०शेनदैके T

See XXIV 5; 188 14.

<sup>6. • 11</sup> पर M.

<sup>7</sup> সাল্লেস ins U on the margin; the Brahmana is found T. S. V. 2.5.1.

पसी भवति । न हापक्ष पितृमहिति । घरिलना पभौ द्रापीमाधिकौ भवतः । तस्मात्पक्षप्रवयाधिस वयाधिस । व्याममात्रौ पसी च पुच्छ च भवती-ति ।। (२०)

नापक्षपुच्छ रथेनो विद्यते । म चासन्तविषस्य पक्षपुच्छानि विद्यन्ते न च सन्तविष चित्वैकविषप्रसङ्घ । तस्मारसन्तविष एव प्रथमोऽन्नि.॥(२१)

भेदान्बर्जेयेत् ॥ (२२)

ध्ययरीत्तरयो पारवंसमान भेदा इत्युपदिशन्ति ॥ (२३) सदम्यन्तेप न विद्यन्ते (२४)

न सक्तिपार्थ्ययो ॥ (२४)

साहस्र चिन्वीत प्रथम चिन्वान इति ।। (२६) पञ्चमाया वा चिती संख्या । पूरपेन ॥ (२७)

विज्ञानको विवास स्टब्स स्टब्स

### क्ट. वण्ड

पशुषमों १ हा मन्ति । यथा ह वै पक्षोदेक्षिणेयामस्का यह दक्षिण पास्त्रे तहु-सरेवामृतर यहुलरेया दक्षिण तहृदक्षिणोयामुत्तर यदवाक् व्वोध्वं • च ॰ तस्त्रयानमेविमध्यकाना ११ स्वाच्यपद्यातः ॥ (२१)

मा दक्षिणावृती लेखास्ता दक्षिणत उपवस्थात् ॥ (३०)

सब्यावृत उत्तरत ॥ (३१) ऋजलेला पश्पाच्य प्रस्ताच्च भवन्ति ॥ (३२)

ह्यालिजिता शप्ये ।। (३३)

प्रय या विश्ववस्था । यथा ह यै पशी पृष्ठवश्वभी नैवैकत्मिन्यार्थे व्यक्तिरेवेण बतंति नैवापरिमन्तेय वासामुष्यान प्रतीयात् ॥ (३४)

<sup>1</sup> निधाते(A)

<sup>2.</sup> See TSV 682

<sup>3</sup> om M

<sup>3</sup> om M 4 •शतां शिक्षे U, •शनार्थे • B — न्वोडानावसदः M

<sup>5</sup> ० हव HU ० हवा M, ० हवा B

<sup>6</sup> अपने BMU

<sup>7.</sup> यदवाच M, यदवीक् ची • B

<sup>8</sup> Thus HMU, वश्चात् B

Thus with T , faque in copies of A

```
मधापि बाहाण भवति ॥ (३५)
प्रजापतिर्वा स्रथभीगिरेय दथ्यङ् स्राथवणस्तस्येष्टुरु संस्थानीति ॥ (३६)
तस्माद् बहिस्ताय विच्चितुयासन्वोपवृत्तयमध्यैत्तात्मोपयसयमध्यात्सद्दव्यात् ॥
       luei
 प्राञ्चमेन रे चिन्त इति विज्ञायते ॥ (३८)
 धमानगीभिरनिष्टकाभिन <sup>३</sup> संख्या प्रयेत् ॥ (३६)
 इप्टरचिद्वा व्यायोऽन्ति पश्चचिदत्य इत्येतस्थाद् ब्राह्मणात् ॥ (४०)
 पपूर्वी एप यदिन्तर्योनि खलु वा एपा पशोविकियते यत्प्राचीतमैटकाद्यजु
        क्रियत्र इति च<sup>द</sup> ॥ (४१)
  लोबबाधीनि द्रव्याण्यवटेपूपदध्यात् ॥ (४२)
  सण्डलमचभ विक्णीमितीप्रकास<sup>च</sup> प्रदमाणि प्रतीयातः ॥ (४३)
   इष्टकाम वयोरिष्टकाव्यतिरेके लोकप्रणा सपद्य ते परिमाणाभावात् ॥ (४४)
   भ्रतीतानेव<sup>६</sup> बप्रकागणानशेषदध्यात ॥ (४४)
   पश्च ैलोकपणा॥ (४६)
   म-त्रव्यतिरेनेऽका शकरा सधिवृपदध्यात्॥ (४७)
   प्राचीस्पद्याति प्रतीचीस्पद्रशातीति गरीप रीतिवाद ।। (४८)
    प्राचीमपदवाति प्रतीचीमपदवातीति कत्तवस्ववाद ।। (४६)
    परस्तादाया प्रनीबीहरदयाति परबान्या प्राचीरित्यावग ॥ (५०)
```

चतुरस्रास्वेवैतद्रपपद्यते ॥ (५१)

<sup>1</sup> TSV 663

<sup>2</sup> Some of the MSS write (as Laty I 57) उपस्तव or व्लय some (as Drahy II 1 10) उपस्तव ।

<sup>3 •</sup>योभिरिष्टकाभि• MB

<sup>4</sup> See TS 1 5 8 2

<sup>5</sup> अपन इति BU but we have one single citation TS V 2101

<sup>6</sup> Om H

<sup>7</sup> With a in copies of A Twith a i

৪ विकर्णी 15, according to the Mahagn sarvasva विद्यासकर्णी स्त्री 1

<sup>9</sup> Thus BU जनीतानेव o M His incompl T reads as M inserting

### सप्तमः खण्डः

```
न खण्डामपदध्यात ॥ (४२)
न भिन्तामुपदध्यात् ॥ (१३) '
न कव्यामपदच्यात ॥ (४४)
न जीर्णामूपदच्यात् ॥ (४४)
न सङ्ग्रणामपद्दस्यात् ।। (४६)
न स्वयंमातुष्णाधः स्वयंचितायुपदध्यात् ॥ (५७)
ऊष्वेप्रमाणभिष्रकाना जानोः पश्चमेन कारपेत् ॥ (५८)
धर्धेन नाकमहो एव्यकोहाना च ॥ (५६)
यच्छोपपाकाम्यां प्रतिह्रसत् १ पुरीपेण तत्सपूरयेत् पुरीयस्पानियसपरिमाण-
      त्वात ॥ (६०)
 ब्यायानमात्री भवतीति गार्हेपत्यविवेविज्ञायते ॥ (६१)
 चतरस्र त्येकेषाम ।। (६२)
 परिमण्डलेखेकेषाम् ॥ (६३)
 चतुरस्र धसप्तथा विभव्य तिरश्नी नेवा विभवेतु ।। (६४)
 धपरस्मिन्प्रस्तार चवीचीरुपदधाति ॥ (६४)
 समसत्रलाश्चेद्पदध्यात् ॥ (६६)
 व्यायामपष्ठेनेष्ट्रकाः कारयेच्चतुर्येन तृतीयेनेति ॥ (६७)
 तासां नव प्रथमा द्वादश द्वितीया इति पूर्वस्थिनप्रस्तार उपद्याति ।। (६०)
 पच वतीयाः योडरा प्रयमा इत्यपरस्मित ॥ (६६)
 परिमण्डलाया यावत्सभवेतावत्समचतुरस्य इत्वा सन्तवधा विभजेत ॥ (७०)
 प्रधीधितियात्रिधेति ॥ (७३)
  भपर वेपस्तार राबीपदम्याचया प्रध्यनीकेषु स्नक्तवी भवन्ति ॥ (७२)
  धिक्का एकचितीकाश्चतुरसाः परिमण्डला वा ॥ (७३)
  तेयामान्नीधीय नवधा विभन्यैकस्या स्याने उदमानमुपदध्यात ॥ (७४)
  पथ होत्रधिष्ण्य * नवधा विभज्य पूर्वां िश्तिभागानेकैक हो धा विभजेत ॥ (७४)
  प्रयेतरात्नवधानवधा विभाग्य मध्यम पूर्वी द्वी र भागी समस्येत ॥ (७६)
```

Thus H लड्यायु॰ MU; सङ्गाणमु॰ T.

<sup>2.</sup> Thus U and T: off HME.

<sup>3.</sup> ०५रहिमनप्रस्तारे MB.

विद्यास HM.
 दीदी M.

सय मार्जालीय पेमा विभन्य दुर्वापरी भागी पत्रामा विभनेत् ॥ (७७) उच्चमस्मना सण्लिक्येक्टनाः कारस्विति ॥ (७६) संदलसभूत गे एवंतपुष्पदो न रामिभृत ।॥ (७६) एवमस्य मानवली चितानत्ति ॥ (००) स्टब्सिय विभन्नियः ॥ (००) स्टब्सिय विभन्नियः ॥ (००) स्टब्सिय विभन्नियः ॥ (००) स्टब्सिय विभन्नियः ॥ (००) सस्य क्षाप्रियेनाः ॥ (००) सस्य क्षाप्रियेनाः ॥ (००) सस्य क्षाप्रियेनाः ॥ (००) सस्य क्षाप्रियेनाः ॥ (००)

इति द्वितीयोऽघ्यायः

I See X. 12. 11, 13.

<sup>2.</sup> Sec XVII. 23: 306, 8 and XXVI. 28: 311, 5.

<sup>3.</sup> H adds प्रतिस्थात् and thus also T, but see the comm, रेडिकरण परिमाणाममाध्यम्, ।

# तृतीयोऽध्यायः

#### घ्रष्टमः खण्डः

```
श्रय वै भवति । श्येनचित चिन्नीत स्वर्गकाम हिता ॥ (१)
माकतिद्व विध्यम् ॥ (२)
पतरसात्मा ॥ (३)
इयेनाकतिश्च II (¥)
विज्ञायते ॥ (४)
लभय<sup>९</sup> बाह्यणम<sup>२</sup> ॥ (६)
वश्व दक्षिणाया 🖰 श्रोण्यामुपदधाति पश्चोत्तरस्याम् । बस्तो वय इति दक्षिगोऽ 🖰 -
   स उपद्माति । वृष्णिवेय इत्युत्तरे । व्याझो वय इति दक्षिणे पक्ष उपद-
   णात । ति 9तो वय इत्यूत्तरे 3 । पुरुषो वय इति मध्य इति च ॥ (७)
द्मयापरम । वयसा व एव प्रतिमया चीयते यदग्निरिति ॥ (६)
प्रत्यत्वता छायमेत्यर्थ ॥ (६)
समजतरसाभिरोंन विनुते हैं वैव्यस्य च मानुषस्य च व्यानुस्यां इति मैनाय-
   जीयबाह्यण ४ भवति ॥ (१०)
तस्येष्टकाः कार्येत्पुरुपस्य चतुर्येन पश्चमेन पण्डेन दशमेनेति ॥ (११)
प्रयानि विनिनीते ॥ (१२)
याबान्परुप कर्द्यबाहुस्ताबदन्तराले वैणोश्छिद्वे ६ करोति ।। (१३) -
मध्ये तृतीयम् ॥ (१४)
मदमुत्र स्पन्त्राया करोति तदिह वेसुना करोति ॥ (१४)
```

<sup>1</sup> Sec T S. V. 4 11.1.

<sup>2</sup> The first Brahmana is found TSV. 315 (cp. Baudh, X. 38; 36 sag ) the second TS. V. 532

<sup>3</sup> U and Mahagansarv, ins प्रस्योरेन वीर्य दशाति,

<sup>4</sup> Thus in copies of A. जिल्लीत T
5 The editor of A has not been able to trace this passage in the agmostybrahmana of their Maitrayani Sanhina.

agnicitibrahmana or their man Band Thibaut 5 Thus M ; वेणी: खिड़ी H U. देणीचित्र B and Thibaut

```
15
```

```
शस्यातमा ॥ (१६)
समचतुरस्रदचत्वारः पुरुषाः ॥ (१७)
वक्षः समचतुरस्र. पुरुषः ।। (१८)
स त दक्षिणनोऽरित्तना द्राधीयान् । (१६)
क्तेनोत्तरः पद्मो व्यास्यातः ॥ (२०)
पुच्छ: समचतुरहा: पुरुष: 11 (२१)
 तमबस्तात्प्रादेशेन' वर्धयेत् ॥ (२२)
 एवंध सार्गत प्रादेशा सप्तविधः सपद्यते ॥ (२३)
 चपवाने पक्षावाद्तरत. प्रवृतीयवेलायाम् ॥ (२४)
 चतस्र, पश्चम्यस्तामामिनी होही पारेष्टके ॥ (२४)
 ततोऽस्टौ चतुर्थ्यः ॥ (२६)
  पक्षरीवरण पडभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (२७)
  एतेनोतरः पक्षो व्याख्यातः ॥ (२८)
  पूर्वापरयोः पुच्छपादवंगोरचतुर्भागीया उपदध्यात् ॥ (२६)
  दक्षिणोत्तरयोः पादेष्टकाः ॥ (३०)
  शेवमान्त वश्वमभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (३१)
  एप डिशत: प्रस्तार: ॥ (३२)
   ध्यपरस्मिन्त्रस्तारे ॥ (३३)
   पक्षावादुत्तरतीऽधंव्यामामवेलाया तिस्रस्तिस्रः पष्टचो द्वेद्वे द्विपदे इति विप-
         र्मासम्पदध्यात् ॥ (३४)
   तयोत्तरेरा (३५)
    दक्षिणस्या ७ घोण्यां नवपष्टचरचतुरसङ्कताः ॥ (३६)
    तयोत्तरस्याम् ॥ (३७)
    नवनव पष्ठचो होहो दिभदे इति दक्षिणाद्धशादीत्तराद्धशादिपयासमुभद
          ध्यात ॥ (३८)
    शेषमन्ति पञ्चममागीयाभिः प्रच्छाद्येत् ॥ (३६)
     एष द्विरातः प्रस्तारो व्यत्यास चिनुयाद्यावतः प्रस्ताराधिश्चिकीर्षेत् ॥ (४०)
```

### नवमः खण्टः

ध्ययावरः ॥ (४१) पुरुवस्य वश्वम्यः ॥ (४२)

<sup>1.</sup> भगस्तात् instead of भवरतात् M.

<sup>2. •</sup>दच्यादेवमुत्तरे B.

```
ता एवैकतोऽध्यर्धाः ॥ (४३)
तासामध्यीः ॥ (४४)
पाद्यास्य ॥ (४४)
उपधाने ॥ (४६)
प्रवित्रयोः पक्षपादवंयोरधॅप्रका उदीचीक्पदध्यात ॥ (४७)
तयोत्तरे ॥ (४८)
दक्षिणोत्तरयोः पुच्छपारर्वयोश्चतस्रश्चतस्रो 'ऽध्यर्था सदीचीः ॥ (४६)
पञ्चस्यावस्ताच्चतस्रोऽर्धेष्टका उदीची: ॥ (५०)
नासामभितो है पादेएके ॥ (४१)
क्षवनेन पुरुखाप्यययो रेकेकामधें हुका र प्राचीम ॥ (५२)
शेवमरित पञ्चमभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (५३)
एव दिशत: प्रस्तार: II (१४)
धपर िमन्त्रस्तार सारमसक्तियु चतलः अपादेष्टका उपद्रश्यात ॥ (४४)
त्तामभितो द्वेदी अर्थेष्टके॥ (४६)
पर्वरिमामनीके पश्च ॥ (५७)
पक्षाप्रयोस्तिस्रस्तिस्रोऽप्यर्धा उदीची: ।। (४८)
तासामन्तरालेध्वेकैकामधेष्टका प्राचीम ॥ (५६)
शेवमान पश्चममागीयाभिः प्रच्छादयेत ।। (६०)
ण्य दिशतः प्रस्तारः । व्यत्यास चितुवाद्यावतः प्रस्ताराण्टिश्चिकीपत् ॥ (६१)ण
```

इति तुतीयोऽष्यायः

<sup>1.</sup> प्रश्चपदायो • B

<sup>2.</sup> पुद्धस्या • U, पुछतारवंगो • M.

<sup>3.</sup> पादेषु M ; T om.

Here ends probably the Third Adhyaya: no indication of it is found in the copies of A.

# चतुर्थोऽध्यायः

दशमः खण्ड.

```
(द्वारा बक्तपद्यो व्यस्तपुच्छ ॥ (६२)
    तस्येष्टकाः कारयेत्पुरुपस्य चतुर्थ्यः ॥ (६३)
    तासामध्याः पाद्यारच ।। (६४)
    नित्यम्हणयापच्छेदनमनादेशे ॥ (६४)
    पादेशकादचत्भिः र परिगृह्णीयात् ॥ (६६)
     प्रधंबदेन बदेनाध्यर्षपदेन पदस्तविशेषेस्रोति ॥ (६७)
    ति हे यथा दीर्धस्र शिल्प्टे स्थाता स्थाधेष्टका कारवेत् ॥ (६८)
     भवाग्नि विभिनीते । भारमा द्विपुरुपायामा दशपदव्यासः ॥ (६६)
      तस्य दक्षिणाद 9साइत रतो अध्यध्यक्रमे लक्षण करोति ॥ (७०)
      एवमपरतः ॥ (७१)
      तयोश्परिप्रात्स्पन्दां नियम्याः नमपश्चित्रन्द्यात् ॥ (७२)
      एतेनेतरासा<sup>93</sup> स्रक्तीनामपञ्छेदा व्यास्याता: ॥ (७३)
🗼 स.धातमा ॥ (७४)
      शिरोऽधंपष्ठपदायाममधंनुष्पश्यामम् । तस्याधितौ प्रक्रमेणप्रक्रमेणापिन्छ-
             न्द्यात् ॥ (७५)
       पुरुष्टस्य पट्पदा प्राची द्विपृष्ट्योदीची ॥ (७६)
       तस्य पूर्वे स्नती त्रिभित्तिभः प्रक्रमैरपञ्चिन्दात् ॥ (७७)
       पयो द्वादशपदायामो दशपदन्यासः ॥ (७८)
        तस्य मध्यात्प्राश्विष्य पट पदानि प्रक्रम्य शङ्कः निहन्यात् ॥ (७६)
        श्रीण्योरेकैकम् ॥ (८०)
        भवनि : पर्वनि : (८१)
        म सस्पन्यमपन्धिय तत्पुरस्तात्प्राञ्च द्रव्यात् ॥ (८२)
```

<sup>1. •</sup>ध्वेति BUH.

<sup>2. •</sup>ध्दकीनतुमि, in the copies of A.

<sup>3.</sup> Between नियम्य and, मणनम् M ins, मनुस्पन्दि ।

<sup>4.</sup> সাব শ্র-

```
स निर्णाम ।। (=3)
   एतेनोत्तरस्य पक्षस्य निर्णामो व्याख्यात ॥ (६४)
   पक्षाग्रयो प्रक्रमप्रमाणानि पश्चपञ्च चतुरस्राण्यनुचीनाति कृत्वा सर्वाण्यवा
         अमहण्यापिद्यन्द्वादर्धाः युद्धरेत ॥ (ax)
  एव 🖰 सारहिन प्रादेश सप्तविध सपद्यते ॥ (८६)
  उपधान शिरसोऽप्यये चतुर्थीमुपदब्यात ॥ (८७)
  ह9समुखी पुरस्तात् ॥ (८८)
  पादेषके प्रभित् ॥ (८१)
  तमोरवस्तादभिनस्तिस्रस्थितसम्बत्ररस्रपाचा ॥ (६०)
  शेषे पादेष्टका ॥ (६१)
  ग्रपि वा शिरसोऽग्रे हे भसमुखीमुपदघ्यात् । तस्य ग्रवस्ताच्चतुर्थीमुपदघ्या
        त्पादेष्टके मभित । तयोरवस्तादभितस्तिसस्त्रस्त्रस्त्रस्त्राचा । शेषे
        पादेष्टका ॥ (६२)
  शिरसोऽवस्तात्पश्च पादेष्टका व्यतिपक्ता उपदध्यात् ।। (६३)
 तथा वच्छस्य परस्तात् ।। (६४)
 यद्यदर्शेच्छान तस्मिन्नर्षेष्टकः पादष्टकाश्चोपण्डयान् ॥ ६४,
 शेषमन्ति चतुर्भागीयाभि प्रच्छादयेत् ॥ (६६)
 पाद्याभि साध्याभि सख्या पुरवत् ॥ (१७)
१ एव ैद्विशत १ प्रस्तारो १ऽवरिस्माप्रस्तारे ह्र धसम्बोश्चतस्ववस्याम पाने
        छकाभि सयोजयेदाया दीर्घंचतुरस्र थसपदाते । तत्तियक् स्वण्मा
       तुष्णावकाश उपदध्यात् ।। (६८)
 ह्न भूसम्हयौ प्रतीच्यौ पुच्छाप्ययेऽ <sup>२</sup>धपदेनात्मनि विनये ॥ (६६)
 तयोरवस्तावभितस्तिस पावेष्टका प्राङ्ग्लीरुपदध्यात ॥ (१००)
 पुरुद्धस्याबस्तात्पञ्चदश पादेष्टका व्यतिप्रवना उपदध्यान ॥ (१०१)
 वादेक्टके प्रधेंब्टकेतिपक्षपत्राणा प्राचीर्व्यंत्यास विजयात ॥ (१०२)
 विद्यये यदपन्छि न तस्मिन्नर्थेप्टका पादेप्टनाश्चीपदध्यात ॥ (१०३)
 द्येषमस्ति चतुर्भागीयाभि प्रच्छादयेत । पाद्याभि सार्घ्याभि सस्या पुरवत ॥
       (808)
```

These three words not in B T omits them 1

पद्यस्याध्यये U

```
पुकादशः खण्डः
```

```
श्रवापरः' ॥ (१०५)
पुरुषस्य पञ्चमीभिः शतमशीतिः सप्तार्थं च सारिलिप्रादेशः सप्तविधः संप-
       शते ॥ (१०६)
 तासां पञ्चादाद हे चात्मनि ॥ (१०७)
 मर्थपत्रथ्यं:र तिरसि ॥ (१०८)
 पञ्चदंग पुच्छे ॥ (१०१)
 श्रद्धपञ्चानासाध्या दक्षिणे पक्ष उपदध्यात् ॥ (११०)
  वधीत्तरे ॥ (१११)
  ग्रर्धव्यायामेन सक्तीनामपच्छेदः ॥ (११२)
  त्तनत पुच्छम् ॥ (११३)
  प्रतयोस्त्रिभिन्त्रिभररत्निभरपतामः ॥ (११४)
  भ्रम्बर्धामः वद्यद् पत्राणि कुर्यात् ॥ (११५)
   बाकतिः शिरसी नित्या ।। (११६)
   भक्षेत्रकाना विवास: ॥ (११७)
   वस्वस्य पञ्चम्यः । ता एवकतोऽध्यर्धाः ॥ (११६)
    ता एवैक्तः समादाः ॥ (११६)
    धक्षमभागीयायाः पाद्याः साध्याः ॥ (१२०)
    तथाध्यर्थायाः ॥ (१२१)
     सयोध्याष्ट्रमभागो<sup>र</sup> तथा प्लेपयेखया तिस्र: स्रवतयो भवन्ति ॥ (१२२)
     षञ्चमभागीयायाध्याष्टम्यः ॥ (१२३)
     कानि दशा । (१२४)
     कारमनि वञ्चमभागीयाः साध्यी उपदध्यात् ॥ (१२५)
     सथा पुच्छे ।। (१२६)
      पदायोध्याच्याचीः साध्यीः ॥ (१२७)
      शिरमि याः समबन्ति ॥ (१२८)
      श्वपरित्तन् प्रस्तारे पूर्वयोः पक्षाव्यवयोरेशैकाम्भयीम्पदध्यात् ॥ (१२६)
       एकंकामपरयोः ।। (१३०)
       हंद्रे शिरसः पार्श्वयोः (१३१)
```

<sup>.1. • 97</sup> M.

<sup>2. •</sup> तुर्या: B.

<sup>3.</sup> Thus B, ध्यष्यांतिः M U, o ध्ययांत्र्यांतिः T

<sup>4. •</sup> श्वचाच्यच्यांमा • M U

पुच्छस्यावस्तादध्यर्धा प्राचीर्यथावकाशम् ॥ (१३२) पाश्वेंयो पाद्या साष्ट्रमभागा 1 ॥ (१३३) पद्मयोख्याध्यर्धा सावयवा ॥ (१३४) रोप यथायोग प्रयासस्य यथाघम<sup>2</sup> चोपदध्यात् ॥ (१३५)

### द्वारञ खर

कडूबित शरीतनात्मा पुच्छ च व्याख्यातम ॥(१३६) शिरसि पचीपदध्यात् ॥ (१३७) सस्याङ्गतिर्व्यास्याता ॥ (१३८) सप्तवञ्चाशददक्षिरी पथ उपदध्यात ॥ (१३६) तथोत्तरे ॥ (१४०) ब्यायामेन सप्रादेशेन पक्षयोरपनाम ।। (१४१) पञ्चमभागीयाध्यांभि षट्यद् पत्राणि कुर्यात् ॥ (१४२) बाष्यधीवशिष्यते ।। (१४३) पुच्छस्यावस्तात्पादावरितमात्रावरत्यः तरा ती प्रादेशस्या गै भवत ॥ (१४४)

तयोरबस्तावभितो द्वौद्वावष्टमभागौ प्राग्भेदाबुपदध्यात ॥ (१४४) एव ध सारत्निप्रादेश सप्तविष सपद्यते ।। (१४६) भयेष्टकाना विकास । उञ्चमभागीया सावयवा ।। (१४७) पादेष्टवा १ चतुर्भि १ परिगृह्णीयातु ।। (१४८) प्रधंप्रादेशेनाच्यर्धंप्रादेशेन प्रादेशेन प्रादेशसनिशेषेशीति ।। (१४६) शह्यवर्षेष्टका भ पत्ति भ परिशृक्षीयादध-गायामेन द्वास्यामरहिनस्यामरहिनस

विशेषेसीति ॥ १५०)

ता पट् ॥ (१४१) तासा चतुरक्षराद्या साष्ट्रमभागा पादबोरुपयाय शेष वयायोग वशासस्य यथाधमंद चोपदच्यात् ॥ (१६२)

<sup>•</sup> भागीया M 1

<sup>2</sup> rater in the copies of A throughout

<sup>3</sup> See XVII 28 307 I शिरमो नित्या 105 M 4

<sup>5</sup> 

पादेष्टकावचर्ताम M 6 यथास्त्रये in copies of A throughout.

```
त्रयोदशः खण्डः
```

```
द्यलजीवत् गतेनात्मा ज्ञिरः पन्यः च व्याख्यातं पदावपोदप्रत्य ॥ (१५३)
     त्रिपष्टिदेक्षिणे पक्ष उपदध्यात ।। (१५४)
      तयोत्तरे ॥ (१४४)
      परपेण पक्षयोरपनामः ॥ (१५६)
      भारस्मादपनामात्त्राञ्चववरत्नि मित्वा तस्मिन्स्पद्यां नियम्पापर पक्षपत्रापच्छे-
            दमन्वायच्छेत ।। (१५७)
      एवं रे पश्च पश्चम्यः साध्या उदधना भवन्ति ॥ (१४८)
       पादेष्ट्वनामपनाम ३ उपधाय ॥ (१५६)
       तासां चतुरस पाद्याः साष्ट्रमभागा प्रपोद्घृत्य शेव र यथायोग पर्यासंख्य
             यथाधर्मं चोपदध्यात ।। (१६०)
चतुर्देशः खण्डः
       प्रडगचित चिन्दीतेनि<sup>४</sup> ॥ (१६१)
       यावानिन: सारत्निप्रादेशस्तावतप्रत्यमं कृत्वा तस्यापरस्याः करण्या द्वादशे-
              नेष्टकास्तदर्धंव्यासाः कारयेत् ॥ (१६२)
        तासामर्घ्याः पाद्याश्य ॥ (१६३)
        तासां द्वे अर्थेष्टके बाह्यसिवशेषे चूबूक विषयध्यात् ॥ (१६४)
        धर्ष्यास्वान्तयोः ॥ (१६४)
        शेषमन्तिं वृहतीमिः" प्रच्छादयेत् । प्रर्षेष्टकाभिः सस्या पूरयेत् ॥ (१६६)
        मपरस्मिन्त्रस्तारेड परस्मिन्ननीके सप्तचत्वारि श्रीशत्पादेष्टका व्यतियक्ता उपद-
               ध्यात् ॥ (१६७)
         पुरुक एका धनुसपाद्याम् ॥ (१६८)
         दीर्घे चेनरे चनसः स्वयमातृष्णावनाश उपदध्यात् ॥ (१६१)
         मध्यदिचान्तयो:।। (१७०)
 1. See XVII. 28: 307 4.
```

<sup>2.</sup> परापत्रमपछे • M. परायनापछे • B.

<sup>3.</sup> पादेशकानामवनाम B.

<sup>4.</sup> Thus (not शेषा as T) in copies of A.

<sup>5.</sup> See XVII. 28: 307. 7.

<sup>6.</sup> Thus in copies of A; बाह्मविशेषे T. 7. M ins. प्राचीधि:, rightly ?

<sup>8</sup> Not given by T in the text.

द्येषमन्तिं बृहतीभि: प्राचीभिः प्रच्छादयेत् । मर्घेष्टकाभिः सस्या पूरवेत् ॥ (१७१)

## पञ्चदद्याः खंडः

दमयतः प्रचर्ग विन्वोतेति ।। (१७२)

वाबार्नाकः सार्रात्मप्रदेशतावनुष्यतः प्रचग हत्या ॥ (१७३)

वाबोन विर्मेह्मान्याः प्रचमित्रतेति विकाराः ॥ (१७४)

वायोपमानम् ॥ (१७४)

प्रचरिमन्त्रसतारे चुबुकवोद्धं गार्नष्टके उपयस्यात् ॥ (१७६)

संच्यात्त्रयोश्य होर्पसा ॥ (१७७)

दोर्च वेतरे वने चत्रसः स्वयमानुष्णावकात्र उपयस्यद्ध्यात्याः । सैष
मांग सूरतीत् ॥ (१७६)

इति चतुर्थोऽध्यायः

## पंचमोऽध्याय:

### घोडश खड

```
रधचक्रचित बिन्बीतेति विज्ञायते ॥ (१७६)
ह्यानि त<sup>२</sup> खल रयचकाणि मयन्ति ॥ (१८०)
साराणि च प्रधियक्तानि च ॥ (१८१)
श्रविशेषात्ते मन्यामहे । अन्यतरस्याकृतिरिति ।। (१०२)
प्रयान्ति विविधीते । यावाननि सारत्निप्रादेशस्तावती भूमि परिण्महलां
      कृत्वा हस्मियावासभवेतावत्समचत्रस्य । कृत्वा ॥ (१८३)
 सस्य करण्या द्वादशेनेप्रका कारयम् ॥ (१८४)
 तासाध पट प्रधानुषयाय शेषमध्या विभन्नेत ॥ (१८४)
 धपर प्रस्तार तयोपदध्याचया प्रध्यनीकेय सत्तवी भवन्ति ।। (१६६)
 धयापर १ ॥ (१८७)
  प्रयापीलक्वदरीनेप्रका सम्बत्तरसा कारकेवानार्या ॥ (१८८)
  हानां द्वेशते पश्चविधिशतिश्व सारत्निप्रादेश सब्तविध सपद्यते ।। (१०६)
  हास्यन्यादचत् पष्टिमायपेत् ॥ (१६०)
  ताभि समचतुरस बरीनि ॥ (१६१)
  सस्य पोडरोच्टना पार्वमानी भवति ॥ (१६२)
   त्रयस्त्रिधियदितिनिध्यतः ।। (१०३)
   ताभिरन्ता सर्वेग परिचित्रवाद ॥ (१६४)
   नामि पोडण मध्यम् ॥ (१६५)
   चतु पष्टिररा । चतु पष्टिवेदि ॥ (१६६)
```

<sup>1</sup> See XVII 28 307 9

<sup>2</sup> Not in the text as given by T

<sup>3</sup> दावत not in the text of T.

<sup>4</sup> After विभवत U ins (probably taken from the Bhasya) सहिम प्रश्नारे चतुरमसमी स्वान्तरदेशास्त्रतिस्पादवेद•

<sup>5</sup> After भवन्ति U ins इति।

<sup>6 •</sup> ETT in copies of A

नेमिः शेषाः ॥ (१६७) नाभिमन्ततः परिलिखेत ॥ (१६८) नैमिमन्ततश्चान्तरतश्च । परिलिस्य ॥ (१६६) नेमिनाक्र्योरन्तरालं हानि धरादा विभन्य विषयीस भागानुद्वरेतु ॥ (२००) ग्रवम्बाप उद्यतो भवति ॥ (२०१) नेमि चत पाँठ करवा व्यवतिख्य मध्ये परिकृपेत् ॥ (२०२) ता ग्रष्टावि 🖰 शतिशत २ भवन्ति ॥ (२०३) धरा Vश्वत्याचित्यां " (२०४) नाभिमप्रधा विमजेत ॥ (२०४) एय प्रथमः प्रस्तारः । प्रपरहिमन् प्रस्तारे ॥ (२०६) नाभिमन्ततरचत्रयंवेताया परिकृपेत् ॥ (२०७) नेविमन्तरतः ॥ (२०५) नेमिमन्तरतरचत पष्टि र करवा व्यवलिखेन ॥ (२०६) द्वरारतां पश्चधा विभाग द्या परिकर्षणयोः (२१०) नेम्यामन्तरालेष होहो ॥ (२११) नाम्यामन्तरालेध्नेकैकाय् ॥ (२१२)

्यच्छेपं नाभेस्तदष्टमा विभजेत् ॥ (२१३) स एव पोडशकरणः सारो रथचक्रमित्र ॥ (२१४) इति पञ्चमीऽध्यावा

<sup>.</sup> मिमतत: पर्यस्य तस्य परिनिशेग्नेमि M. Bom- परिनिश्य, U has तक्र after परिनिश्य; cp XVII. 29.: 307. 16.

<sup>2.</sup> Thus T and U; प्रष्टाविशाच्यन B, प्रष्टाचत्वारि शिच्यतं M.

<sup>3.</sup> Thus U and M; विमनेन् instead of the second चतुर्घा BT.

<sup>4.</sup> नेम्पतरत॰ U, नेम्पत ॰ M. नेमिमतत॰ B.

<sup>5 •</sup> Ψπ. BM.

## षप्ठोऽध्याय:

द्रोएचितं चिन्वीतेति विज्ञायते ॥ १ (२१४)

### सप्तदशः खंडः

```
दयानि तु में मह दोणानि भवन्ति । (२१६)
श्रद्धाताणि च परिषण्डणानि च ।। (२१७)
श्रद्धाताणि च परिषण्डणानि च ।। (२१७)
श्रद्धाताणे मन्याचे । मन्यतस्याकृतिरिति ।। (२१६)
श्रद्धा चयः पुरुषास्थिमागोनाः पार्वमानी (भवित्ते ।। (२२०)
श्रद्धाग्वमंत्री ।। (२११)
श्रद्धाग्वमंत्री ।। (२११)
श्रद्धाग्वमंत्री च ।। (२११)
श्रद्धाग्वमंत्री च यागुलानि च में प्राची ।। (२२२)
श्रद्धाग्वमंत्री च यागुलानि च में प्राची ।। (२२४)
श्रद्धाग्वमंत्री च यागुलानि च में प्राची ।। (२२४)
श्रद्धाग्वमंत्री च प्रवस्त च प्रवस्ता । एवे कतोऽस्यचाः । सातामध्यास्ति-
यागेदाः पुरुषस्य चलुर्वे दति ।। (२२६)
सातां स्वरणे म्यन्यतानयोः पद् प्रशिक्याय वेषमानि वृहतीभिः प्रच्याव्यतः ।।
(२२६)
सर्वेद्धानामः संस्यां पूरवेत् ।। (२२७)
```

तयोत्तरे ॥ (२२६)

पूर्व स्मिक्षनीके पहुमागीया उपद्रष्या (।। (२३०) दक्षिणीत रयोध्यतुर्मागीयाः ॥ (२३१।

<sup>1.</sup> See XVII. 29: 308. 3.

Only in UB.
 Only in U.

<sup>4</sup> om B.

<sup>5.</sup> Only in U

<sup>6. 17</sup> om. U

<sup>7.</sup> तावेष्टना:नारवेन् in place of सपेष्टकानां विकास: in Thibaut.

स्वरोः पुरस्तात्वास्वेवोद्धे चतुर्भागिये जनवब्यात् ॥ (२३२) त्वयोरबस्तादिमनो द्वेद्धे अध्यवे विद्वत्ती ॥ (२३२) तयोरबस्तानमञ्जदेशे जीपमिन कृत्वीभिः अञ्चलकोत् ॥ (२३४) अर्थेक्रमिः संस्वां पुरवेत् ॥ (२३६)

इति चष्ठोऽध्यायः

मध्मेदेशे छ.
 om. B.

<sup>3</sup> om. U.

<sup>4.</sup> End of the Sixth Adhyaya (?)

## सप्तमोऽध्यायः

चयापर: ॥ (२३७) पृष्यस्य योडशीर्मिविधशसात्। सारिनप्रादेशः सप्तविषः सपचते ॥ (२३८) तासामेनामपोद्पृत्य द्येषा परिमण्डल करौति ॥ (२३६) तरपर्वेण रथजानिता व्यास्थातम् ॥ (२४०) योडती पुरस्ताद्विशय उपवाय तया तह मण्डल र परिलिखेत् ॥ (२४१) श्रद्धवस्तादपच्छित्र' तरपरस्तादपदध्यात ॥ (२४२) प्रधीनाधिष्यतया विभागः ॥ (२४३) प्रधिमध्यमा. प्रक्रमध्यासा भवन्ति ॥ (२४४) चतुरसाणानव्यक्तिः सस्या पूरयेत् ॥ (२४५) चवररिमन्त्रस्तारे ॥ (२४६) प्रविषयमामोध्य उपधाय यदवस्तात्तद् हे था विभजेत् ।। (२४७) स एव नवबरणी द्रोणचित्परिमण्डलः॥ (२४८) समूहापरिचारवी व पर्वेण रथचक्र चिता व्याह्माती ।। (२४६) ममूह्यस्य दिशु बात्वालान्लानियत्वा तेम्यः पुरीप् समूह्योपदध्यात् ॥ (२४०) परिचाय्य इप्टनाना देशभेदः । (२५१) त्र सर्वाभः प्रदक्षिण परिचित्वात् ॥ (२४२)

इति सप्तोऽध्यायः

i. ● विगणत B्विशतिशत M्

<sup>2</sup> वरिमक्ट्स M.

<sup>3</sup> See XVII 29: 309 6, 8

## ऋष्टमो ८६यायः

### एकोनविशः खण्डः

```
श्मञ्जानचित चिन्योतेतिविज्ञायते ' । सर्वमग्नि चतुरस्रान्पञ्चदञ्ज भागान्कृत्वः ॥
(२१३)
```

तेपामाच्यातमुष्यानम् ॥ (२४४) त्रिमिर्मानंभाषार्थस्यान<sup>२</sup> दीपंचतुरस<sup>\*</sup> विहृत्य पृवंस्या.करण्या मध्याच्छ्रोगी<sup>३</sup> प्रत्यातिस्यान्ताबुर्धरेष् ॥ (२४४)

तस्य दशधा विभागः ।। (२५६) ।तानि वि११दतिः सर्वोऽगिः सपद्यते ।। (२५७)

गतान १४८४।त. संबोधनः संबंधतः । (२३९ प्रपरहिमन्त्रस्तारे ।। (२४८)

प्रजगमध्येऽनूचीन\* विभनेत् ॥ (२४६) तस्य पद्धा विभागः ॥ (२६०)

ते हे पार्व्योक्पदध्यात ॥ (२६१)

भागततीयायामाश्चतुर्यंन्यासा कारयेत् ॥ (२६२)

तासामध्यारितवंगीरा. ॥ (२६३) ता सन्तवोशपथाय रोपमरिन वृहतीमि प्राचीभि प्रच्छादयेव ॥ (२६४)

मर्बेष्टकाभि संस्था पूरयेत् ॥ (२६४) ऋश्वंप्रशासको सञ्चमन वर्धयेत् ॥ (२६६)

कस्यप्रसारामाः पञ्चनमा वयस्य । (२२२) तत्सर्वे श्रीया विभव्य द्वयोमीनयोश्चतुर्येन वा नवमेन र वा चतुर्देशेन वेष्टका कारवेत ॥ (२६७)

ताभिश्वतको वा नव वा धतुर्ध वा वितीरुपधाय शेवमवाञ्चमक्ष्णया-विकारतात । ग्रद्धमद्भवित ।। (२६८)

तस्य नित्यो विभागः । यथायोगिमप्रकाना ए हासवृद्धी ॥ (२६६)

### इति म्रष्टमोऽध्यायः

<sup>1.</sup> See XVII 30 309 1

<sup>3.</sup> Thus in the copies of A(cp the Bhasya), मप्रिकार Thibaut

<sup>4</sup> प्रधिमध्ये B 5 वंजपेत M.

<sup>6.</sup> वधीरुषधाय M.

## नवमोऽध्यायः

### विशः संदः

कुर्मचित चिन्लीत यः कामयेत ब्रह्मलोवमभिजयेयमिति विज्ञायते ै ॥ (२७०) ह्याः खलु कूर्मा भवन्ति वक्राङ्गास्च परिमण्डलास्च ।। (२७१) श्चविशेषात्ते <sup>२</sup> मन्यामहे । श्रन्यनरस्याकृतिरिति ।। (२७२) श्रयाग्नि विभिन्नीते । चतुरस्र भातमा भवति । तस्य दश प्रक्रमाः पारवेमानी भवति ॥ (२७३) तस्य द्वाम्याद्वाम्या प्रक्रमाम्या ११ सत्तीनामपच्छेदः ॥ (२७४) पूर्वस्मिननीके प्रक्रमप्रमाणानि चत्वारि चतुरसाणि कृत्वा तेषां ये मन्त्ये ते ब्रह्मायापव्यित्रन्द्यातः ॥ (२७४) एव दक्षिणत एव पश्चादेवमुत्तरतः ॥ (२७६) स द्याला । (२७७) शिरः पञ्चपदायाममध्युरुपन्यासम् ॥ (२७६) तन्याध्य सी प्रक्रमेख प्रक्रमेखापच्छित्दात ॥ (२७६) स्रवतयपच्छेदे<sup>व</sup> पादानुरूयेत ॥ (२८०) तस्य दिपदाधण्या विरद्धी तद्दिगुणायाममन्त्री ॥ (२०१) तस्य द्विपदादण्या पुर्वेमध्यसम्बद्धारा ॥ (२५२) हतेनेतरेवा पादानामरच्छेदा व्याख्याताः ॥ (२५३) प्रवरको: वादकोरवरावधिनावपण्डिन्छात ।। २९४) एवध्र सारित्यादेश: सप्तविध: सप्रते ॥ (४६४) तस्येष्टनाः नारयेत्पुष्पस्य चतुष्यः । तातामध्याः पाद्यादय ।। (२६६) बच्चवंपाद्याश्यमुभिः परिवृह्णीयास्त्रक्रमेण द्वाम्या पदाम्यां पदसविशेषेणीति ।।

ते हो " थया दीर्घम "दिलप्टे स्याता तथैका कार्येत ॥ (२८८)

<sup>(</sup>२८७) ते द्वे \* यया दीवंगधिक्त 1. See XVII 30 : 309 6.

<sup>2.</sup> परिषण्डनामण्ड U

s same once m.

<sup>4.</sup> ०रपराधिसावप o M

<sup>5.</sup> ষনুর্থানো B, but cp XXX. 10 : 403.9.

 <sup>•</sup>ध्यवीयादो चतुमि: Thibaut, but cp. XXX, 10:403 10.

हिपदारुव्यार्थेन समब्तुरसामेकाम् ॥ (२६६)
उपयार्थे विरात्तेश्चे बहुस्तामुद्यस्यात् ॥ (२६०)
एश्वानुव्यावनस्यात् ॥ (२६१)
पञ्च-पञ्च बहुस्ता हो (२६१)
पञ्च-पञ्च बहुस्ता हो (२६१)
पञ्च-पञ्च बहुस्ता हो (२६१)
प्राप्त प्राप्त । (२६१)
प्राप्त प्राप्त । (२६१)
हो हो हो हो स्पर्य । (२६१)
हो हो हो हो स्पर्य । (२६१)
प्राप्त । (२६६)
प्राप्त । (२६१)

इति नवमोऽध्यायः

L om. T,but cp l. c.

<sup>5</sup> Thus M: तस्मिन्नपॅट्टनारचोव B., and Thibaut, तस्मिन्नपॅट्टना: परेट्टनारचोव U (rightly ? cp XXX. 10 404 16)

<sup>6.</sup> সম্মাতি T

# दशमोऽध्यायः

### एकविश खण्ड

```
मयापर ॥ (३०३)
परपस्य पोडशीभिविधशततधे सारत्निप्रादेश सप्तविध सप्यते ।।
      (¥∘¥)
तासा पञ्चपोडशीरपोद्धत्य शेषा परिमण्डल करीति ॥ (३०५)
सदत्तरेण दोणविता व्याख्यातम् ॥ (३०६)
षप ता पञ्चपोडश्यस्ताभिरवान्तरदिक्ष पाद्यानुकायेत ॥ (२०७)
शिर रेपरस्तात ॥ (६०८)
सामा परिकषण व्यास्यातम् ॥ (३०१)
 प्रधीनाध्य सप्तथा विभाग । प्रधिमध्यमा व प्रक्रमञ्चासा भवन्ति ॥ (३१०)
 यदितिरिक्ति भववते तज्यत्रसाणामध्यर्धाभियोग्व्येत ॥ (३११)
 धपरस्मिन्त्रस्तारे ॥ (३१२)
 पादाना अधिरोबहिभाग । शरस पादवत् ।। (३१३)

    व्यत्यास चिन्याद्यावत प्रस्तारां प्रश्चिकीयेंत् ॥ (३१४)

 क्षरयान्ते तनुष्रीषमुषदध्यात् ॥ (३१४)
 मध्ये बहुलम् ॥ (३१६)
 एतदेव दोसी विपरीतम् ॥ (३१७)
 भय हैक एकविषप्रमृतीनप्रजगादीन्युवते ॥ (३२८)
 समबत्रसानेक धानार्या ॥ (३१६)
 तस्य भरण्या द्वाददीनप्टका कारवेत् । तासामध्या पादाक्त्व ॥ (३२०)
 मधारवमधिकस्याने पुरुषाम्यासी नारत्निप्रादेशानाम् ॥ (३२१)
```

श्विश्यात BU, विश्वतत्त्वत M

<sup>3</sup> Thus in copies of A , প্রবিদ্যা Thibaut, but cp XXX 18 4112

ng only in U. and in one of Thibaut's MSS

प्राक्कतो<sup>क</sup> सा त्रिगुणः ॥ (३२२) त्रिस्ताबोर्ऽनिर्मवतीत्येकविधिशोर्ऽनिर्भवतीत्युभय ब्राह्मणमुभयं ब्राह्मणम्<sup>२</sup> ॥ (३२३)

इति दशमोऽघ्यायः

।।इति बौधायन-श्रुत्वसूत्रं समाप्तस्।।

<sup>1.</sup> Thus HU. प्रती B, at M.

See XXVI. 10:285.4. where, however, only the first Brahmana is found.

# BAUDHĀYANA-SULBASŪTRAM

बौधायन-शुल्वसूत्रम्

(द्वारकानाथयज्वरचितशुल्बदीपिकास्यव्यास्यासहितम्)

Sanskrit Commentary by Dvärkänätha Yajvan

and

English Translation and Notes by Prof G Thibaut

#### FOREWORD

We are reproducing here in the following pages the Text of the Baudhavana Sulba Sutras and the Sanskrit Commentary entitled Sulba-dinika, by Dyarakanatha Yaiyan, along with the English translation and critical notes of Prof. G. Thibaut as appeared in the Pandit. (a monthly Journal of the Benares College) 1875 to 1877, as detailed below:

Page No

Adhvava and Sutras

III 215-259

Vol. IX and X-Old Series

Date of issue

March 1, 1877

| May 1, 1875        | 292-298 | I. 1-40                     |  |
|--------------------|---------|-----------------------------|--|
| June 1, 1875       | 17- 22  | <ol> <li>50 – 67</li> </ol> |  |
| July 1, 1875       | 44 50   | I. 68-113                   |  |
| August 2, 1875     | 72 74   | II. 1-20                    |  |
| November 1, 1875   | 136-146 | II. 2169                    |  |
| December, 1, 1875  | 166170  | II. 70-III. 22              |  |
| January 1, 1876    | 186194  | III. 23—III 86              |  |
| February 1, 1876   | 209-219 | III. 87—III. 135            |  |
| Vol. I. New Series |         |                             |  |
| October 2, 1876    | 316-322 | III. 136-152                |  |
| Eebruary 1 1877    | 557-578 | III. 153-214                |  |

III. 260-306 April 2, 1877 692-706 III. 307-323 May 1, 1877 761-770 For the Sulbasura and the Sulbadinika, Prof. Thibaut used

four MSS. (i) one belonging to the Library of the Benares College, containing the text only (M) and three containing the text and the commentary by Dvarakanatha Yajvan, one belonging to the Library of the India Office, London (A). another belongging to the Library of the Government College, Benares (B), the third in private hands at Benares (C).

626-642

In the first Pajala, extracts are occasionally given from the Sulba-minansa, a commentary on Baudhayana's Sulbasiura, and from the commentaries of Kapardisvāmin and Karavinda-Svāmin on the Sulbasiura of Āpastamba These extracts have been taken from manuscripts belonging to the collection made by Mr. Burnell, which formed at the time of Inhaut a part of the Library of the India Office; they were transcribed from the Grantha-character into Devanagari. The translation of the Suras is partly paraphrastic, as is required for clearness sake It follows in most cases the explanation of the commentary. There are, however, a number of passages, for the right understanding of which, the guidance of the commentator could not be accepted, in the more important cases this has been explicitly mentioned.

The following Sloka would be of interest:

बौधायनीगुल्बस्य प्रन्यास्था प्रेक्ष्य यज्वना । टीका भट्टारमजेनेय क्रियते शुल्बदीपिका ॥

-Satya Prakash

### प्रथमोऽध्याय:

### अथेमेऽग्निचयाः ॥ (१)

In the following we shall treat of the different manners of building agni (1)

स्रय गृह्यानन्तरम् । समिनवय ग्रह्मां वेद्या सप्युपलक्षमार्थम् । तेवा भने परिमासाविहारान्व्याख्यास्याम् ॥ (२)

We shall explain how to measure out the circuit of the area required for them (agni, Vedi, etc.) (2)

परिमाणविशेपान्विहारान् । विहरणः नाम चतुरस्रादिरूपेणः भूमे करणम् ।

अयाङ्गुलप्रमारणम् ॥ (३)

The following is the measure of an angula (3) सर्वप्रमा सही परवाद हुनुसमारामुच्यत इति शेष. ।

चतुर्दशासव ॥ (४)

Fourteen grains of the apu-plant (panicum miliaceum) (4) प्राप्तुपन्यिवद्येष: । परस्परसदिनष्टाश्चतुर्देशास्त्रवो यावस्त्रमास् तावदङ्गुलप्रमास्पिनस्ययं.।

चतुस्त्रि ध्वतिलाः पृथुसध्धिलाटा इत्यपरम् ॥ (४)

Or according to another opinion thirty-four sessine grains put together with their broad sides (5)

कोशसस्यानवत् पृष्ठप्रदेशेन सिन्दिन्दादचतुर्वेस्त्रशतिलाः । ग्रह्गुलप्रमास्सम्बद्धम्यस्य मतम् ।

<sup>1</sup> C० चयन ० I

<sup>2</sup> A, स्यानवत् स्यापिता. पृथुप्रदेशेन सदिलप्य चतु॰ ।

दशाङ्गुलं क्षुद्रपदम् ॥ (६)

The small pada has ten angulas. (6) द्वादश प्रत्यन्त्र्व कृद्रपदानीत्येवमादिष् दक्षाङ्गुलं क्षुद्रपदं विद्यात् ।

हादश प्रादेशः ॥ (७)

The pradesa has twelve angulas. (7) सदयसतारप्रादेशेन वर्धमेदिरवेवमादिषु द्वादशाङ्गुल: प्रादेश इति विद्यात ।

पृथोत्तरपुगे त्रयोदशिके ॥ (८)

The two measures called with a and uttarayuga contain thirteen angulas. (8)

पृथमात्राहेदी ब्रसंभिन्ने भवत उत्तरयुगे मीत्तरनाभिरित्यादिषु त्रयो-दशाङगुलप्रमारो प्रयोत्तरयुगे विद्यात् ।

पदं पंचदश ।। (६)

The pada contains fifteen angulas. (9) त्रिमत्पदानीत्यादिषु पञ्चदशाङ्गुलप्रमास् पद विद्यात् । श्रद्भपदादीनां पदान्तानां क्रमविष्युपादानात्परस्परसंबन्धः ।

घप्टाशीतिशतमीया ॥ (१०)

The Ita contains eighty-eight angulas. (10) रयसंमितिरवेकैयामिरयादिपु ईपाप्रमाण्मन्टाशीतित्तताङ्गुलं प्रमाणे विद्यात ।

ंचतुः शतमक्षः ॥ (११)

The akta. one hundred and four. (11) सनेव रचाक्षान्तरामा यूपावटा भवन्तीत्येवमादिषु चतुर्राधकशता-इ.गुलमसप्रमाणं विद्यातु ।

पडशीतियं गम् ॥ (१२)

The Yuga eighty-six. (12) तत्रेव पटिषकासीतिष्ठमाणं युगं विद्यात् । ईपादीनां रवावयवापे-स्वया संपतिः ।

हात्रिध्दाण्मानुः ॥ (१३)

The janu thirty-two, (13) ऊर्ध्वत्रमालाभ्यासं जानोः पञ्चमस्येत्यादिषु द्वानिशदद्गुलव्रमार्ण जानोः प्रमाणं भवति । षट्त्रिध्शच्छम्याबाह् ॥ (१४)

The two measures Samya and bahu contain thirty-six angulas each. (14)

धन्यामात्री चतु स्रक्तिभैवति तस्माद्वाहुमात्राः खायन्त इत्यादिषु पट्त्रिज्ञदङ्गुलप्रमास्रो शम्यायाह् विद्यात् ।

द्विपदः प्रक्रमः ।। (१४)

The prakrama is equal to two padas (=30 angulas). (15) प्रान्वशः पोडशप्रक्रमायाम इत्यादिण प्रक्रमप्रमाणं द्विपद विद्यात !

द्वौ प्रावेशावरत्नः ॥ (१६)

Two pradesas are one aratni (=24 angulas). (16) खदक् सप्तिविशस्यरत्नय धरयादिषु ही प्रादेशावरस्तिरिति विद्यात् । ग्रतेषामिष परस्परसंबन्धीऽन्वेषणीयः ।

ध्रथाप्यदाहरन्ति ।। (१७)

In this matter the following rule too is given. (17) पक्षान्तरमिदम् ।

पदे युगे प्रक्रमेऽरत्नावियति शम्यायां च मानार्थेयु यायाकामीति ॥ (१८)

There is liberty regarding, the length of pada, yuga, prakrama, araini and samya, if these words denote measures. (18) धन काल्यायन: । द्वादशाङ्गुलं पदं चत्वारोऽष्टका: दाम्येति च ।

भ्रत्र कात्यायनः । द्वादशाङ्गुलं पर्व घत्वारोऽय्टकाः शम्येति च ग्रापस्तंवः। प्रक्रमो द्विपदस्त्रिपदो वेति ।

पदादिषु मानार्येषु चोदितेषु लोनसिद्धः शास्त्रान्तरोक्तंदच विक-स्पन्ते । तत्रापस्तंदः । यजमानस्याप्त्रयोर्वेष हि चेप्टानां कर्ता भवतीति ।

वंचारत्निः पुरुषः ॥ (१६)

Five aratnis are one purusa (=120 ohgulas) (19) पुरुषमात्रेण विमिमीत इत्यादिषु पञ्चारत्नि पुरुषं विद्यात्।

ब्यामहच ॥ (२०) -

A vyama has the same length. (20) व्याममात्रो पक्षो इत्यादिषु व्यामदच पञ्चारह्नि: । चतररहिनव्यायाम ॥ (२१)

A vyayama has the length of four aratms (=96 angulas)
(21)
व्यायाममात्री भवतीतिगाहपत्यचितिरस्यादिष् चत्ररितन्यियाम ।

चतुरस्रं चिकीर्पेत्याविचकीर्पेत्तावती १९ रज्जुमुभयत पाशा कृत्वा भध्ये सक्षण करोति लेखामालिख्य ॥ (२२)

If you wish to make a square take a cord of the length which you desire to give to the side of the square make a tie at both its ends and a mark at its middle then having drawn the line (ie the prace the line pointing to the east and west points the different methods by which this line was found will be discussed later) (22)

प्राचीजानीपामा कर्मान्त उक्ता । कृतिका खित्वमा प्राची दिश तपरिज्ञहतितासा सदर्शनेनमागमेदिखेतदेक श्रीणासदर्शनेन मागमेदिखेतदेक विश्वास्तात्मीरन्तरात्ने मागमेदिखेतदेक्रप्रीमित । एतानि कश्चणानि देनिक-शेमेपु व्यानतिष्टर्ग्त । सर्वेदेशसाधार्यम् काल्यायम आहु । समे शकु निलाय सद्भुसमित्रा एज्जा गण्डल परिलिस्य यम् लेख्यो स्वाह्मक्रमञ्ज्ञाया निप-तति सा प्राचीति । सेल्योरित मण्डलेल्योनीरित्यर्थ ।

> पडड्गुलपरीएगाह् हादशाड्गुलमुन्छित। जठर चात्रए। चैव शड्कु कुर्याहिरोपत।। एकतक्ष ऋजुस्तीव्स खादिर सम प्रायत।

<sup>1</sup> A B অত্যান্ত্ৰতা C অত্যাত The above ślokas occur in the Sulbapaninina ascribed to Katyayana The Berlin MS of this parisista reads অত্য corrected by a second hand into এক, a MS belonging to the Library of the Benares College reads অত্য the same reading is found in anothe MS containing this parisista together with a commentary by Mahldhara The Śloka is quoted also in the Sulbavarina by Rūma son of Saryadāsa who comments on Katyayana there we find are wis corrected into agra yet.

वाड्कु समिशरा कार्यस्तस्यार्थं गमयेन्महीम् ॥ इति शाड्कुलक्षणम् ।

सस्या मध्ये शङ्कु निहम्यात्तरिमन्याशौ प्रतिमुख्य लक्षरोग मण्डल परिलिखेतु विष्करभारतयो शङ्क निहम्यातु ॥ (२३)

Fix a pole in the middle of that line having fastened at that pole the two tree of the cord describe (around the pole) a circle with the mark. (As the mark divides the length of the cord the circle is to be described with half the length of the cord) fix poles at both ends of the diameter (re diameter formed by the pract) (23)

पूर्वापरीभूता लेखा विष्कम्भ । तस्या मण्डलसगमो विष्कम्भान्त । ग्रय दक्षिरागोत्तरविग्जानार्थमाह ।

पुर्वस्मिन्याश प्रतिमुख्य पाशेन मण्डल परिलिखेतु ॥ (२४)

Having fastened one tie at the eastern pole (the pole fixed at the east end of the pract) describe a circle with the other tie (i.e. with the full length of the cord) (24)

पाशो रज्ज्वन्त प्रतिमोचनसमर्थं ।

एवमपरस्मि ध्रन्ते यत्र समेयातां तेन हितीय विष्कम्भमायच्छेत् ॥(२५)

In the same manner a circle is described round the pole at the west end of the prace, then a second diameter is drawn join ing the points in which these two circles intersect (this diameter is the line pointing to the north and south points) (25)

मत्स्यमुखपुच्छानुसारेण लेगा कुर्यादित्ययं ।

विटकस्मान्तयो राड्कू निहन्यात् ॥ (२६)
Fix a pole at both ends of the diameter (26)
विश्योत्तरतेलाया प्रथममण्डलस्य च सगमो विटकस्मान्त ।
सन् कोशादिव्यदिज्ञानोपायार्थमाह ।

पूर्वस्मित्वाद्यौ प्रतिमुच्य सक्षणेन मण्डल परिलिखेत् ॥ (२७)

The MSS of the Sulbararuhija read साहिए सममायत । गङ्ह मार्थेस्तु शुल्वभैस्तस्यार्थे ।

Having fastened both ties at the east pole, describe a circle round it with the mark. (See Sutra 23), (27)

इत उत्तर मध्यमण्डलिन्ह्यानि नक्षणीकृत्योच्यते ।

्र एवं दक्षिएत एव पश्चादेवमुत्तरतस्तेषां येऽन्त्याः संसर्गास्तन्चतुरस्रधः संपद्यते ॥ (२=)

The same is to be done in the south, the west, and the north (i.e., circles are to be described round the three other poles); the points of intersection of these four circles which (i.e., the points) are situated in the four intermediate regions (northeast, north-west etc.) are the four corners of the required square. (28)

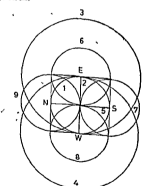


Figure: 1 (Adhyaya 1, Sutra 28)

धन्त्या घवान्नरदित् । उपायान्तरमाह । (पु० मी०) तेषां मण्डलाना वेऽन्त्यास्तंसर्गा ग्रवान्तरदिशु समोगास्ते-व्यपि गर्वुनिहत्यात् । तेषामप्टाना शर्वुलां धमप्रदेशस्पतुरस्यं सोत्र' नपवत दृत्याः। अथापरम् ॥ (२६)

Another method of making a square is the following: (29)

करगमिति शेष ।

प्रमासाद हिगुरा। १८ रज्जुमुभयतः पाशां कृत्वा मध्ये लक्षरां करोति ॥ (२०)

Make two ties at the ends of a cord, the length of which is double the measure (of the side of the required square), and make a mark in its middle (30)

हादशाङ्गुलप्रमाणा हिमुखां चतुर्विशत्यङ्गुलप्रमाणा रज्जुमुभयतः पाशां कृतवा मध्ये लक्षण करोति ।

पाचां कृत्वा मध्यं वक्षमा कराति । स प्राच्यर्थः ॥ (३१)

This piece of the cord (i.e., half of the cord) gives us the pract (of the required square, the pract of a square has the same length as its side) (31).

प्राच्यर्यः पारवंमानीपरिज्ञानार्थः खण्डः ।

अपरस्मिन्यें चतुर्भागोने लक्षरां करोति ॥ (३२)

Make a mark of the western half of the cord less the fourth part (of the half) (32)

If we wish, for instance, to make a square the side of which is 12 padas long we take a cord 21 padas long; stretching the cord on the fround towards the east and west, we find its middle by a measurement beginning from the western end and having fixed point which lies at the distance of twelve padas from the western end, we measure three padas back (proceeding from the middle towards the western end) and make at the point we arrive at a mark; this mark divides the cord into two parts of 15 and 9 padas length

उपरिक्षिप्तद्वादशाङ्गुले । अर्घचतुर्मागोने त्र्यङ्गुलेऽनीते आदित आरभ्य पञ्चदशाङ्गुल इति यायत् ।

सन्न्यंद्यनम् ॥ (३३)

The name of this mark is nyanchana (33)

ग्रपसारम्।

अर्घेड्यसार्थम् ॥ (३४)

Another mark is to be made at the half (of the western half of the cord) in order to fix by it the corners of the square,

(literally the shoulders, ie, the two eastern corners of the square or originally of the veds , the term "ansa" implies here the 'front", the two western corners) (34)

This second sign is at a distance of 18 padas from the eastern end of the cord

आदितोऽष्टादसाङ्गुलॅंऽसार्यम् । (श्०मी०) ग्रसग्रहण् श्रोण्युपलक्षराम्।

पृष्ठचान्तयो पाशौ प्रतिमुच्य न्यंछनेन दक्षिणापायम्यार्थेन श्रोण्य ७-सान्निहरेत ॥ (३४)

Having fastened the two ties at the two ends of the prsthyaline, one takes the cord at the nyanchana-mark and stretches it towards the south, the four corners of the square are then fixed by the half (1 e , by the mark described in S 34) (35)

Prithya the "line marking the backbone", denotes the same thing as pract, the expression has its origin in the comparison of the ved; with an animal or human body which occurs repeatedly in the Brahamanas

If we proceed as the sûtra directs us, a triangle is formed by the prace and the two parts of the cord, which are separated by the nyanchana, the length of its three sides is 12p, 9p and 15p. as 12°+9°=15°, the triangle is a rectangular one and the eastern and western sides of the square which are found by repeating four times the process taught in the suira (i.e. by stretching the nyañchana towards the north east, south-east &c) cannot but stand at right angles on the pract. In this way the square becomes a perfect one

अभीष्टक्षेत्रायामसमिता सर्वमानेष्भयतः पाशा प्राची हो पूर्वापरयो राडववीनिहंता भवति सैवमध्ये भवतीति पृष्टचा । सत्रसार्व पडङ्गुलेन श्रोण-

यसान्निहरेत् । दुर्यात् । एतस्करशहय समचतुरस्रविषयम् ।

दीर्घचतुरस्र चिकीर्पन्यायन्चिकीर्पेत्तावस्यां मूमी हो शंकू निहन्यात् ॥ (3E)

He who wishes to make an oblong is to fix two poles on an area of length which he intends to give to the oblong (i.e., at the two ends of the pract of that area (36)

अमीष्टक्षेत्रायामपृष्ट्यान्तयो. ।

द्वी द्वावेककमभितः समी॥ (३७)

On both sides, 1 e, on the west and east sides of both these poles two other poles are to be fixed at equal distances (37)

अभितः पदचात्पुरस्ताच्च समान्तराली ।

यावती तिर्यंड्मानी तावती १८रज्जुमुमयतः पाशां कृत्वा मध्ये लक्षस्य करोति । पूर्वेषामन्त्ययो पाशी प्रतिमुच्य सक्षस्येन दक्षिस्यापायम्य सक्षस्ये सक्षम्यं करोति ॥ (३८)

Taking then a cord of the length one intends to give to the stdeline of the oblong, one makes thes at both its ends and a mark at its middle. Then one fasteris the two ties at those two of the three eastern poles which stand at the outside stretches the cord towards the south, holding it by the mark and makes on this mark (ie at the place where the mark touches the ground after the cord has been stretched) a mark (38)

पृष्ट्यान्तयोस्तयः शङ्कवः । भ्रन्तययोः त्रयाणा पारवात्यपौरस्त्ययो । मध्यमे पाशौ प्रतिमुच्य लक्षरूस्योपरिष्टाद्दक्षिरणपायम्य लक्षर्णे शंकुः निहत्यातः ॥ (३९)

Then fastening both ties at the middle pole, one stretches the cord over the mark (on the ground) towards the south and fixes a pole on the mark (i.e., on the spot touched by the mark on the cord) (39)

उपरिष्ठात् समीपेन ।

### सोऽध्स एतेनोत्तरोऽध्सो व्याख्यातस्तथा श्रोएरी ।। (४०)

That is the southern ansa is the south-east corner of the object, thereby are explained likewise the northern arise and the two fronts (the uttar anisa is found by stretching the cord towards the north, the two fronts by fastening the cord at the western poles and stretching it at first towards the south and then towards the north) (40)

The process described in S 38 serves for drawing the eastand west side of the oblong at right angles on the pract; Satra
39 teaches how to give to these two sides the required length.
There was no real reason for restricting the above method to
the drawing to oblongs. All the methods of caturasrakarana and
dirphacaturasrakarana which the Satras contain are in reality
nothing but methods for drawing a line at right angles on
another and each of them can be employed equally well for
squares and for oblongs.

# मत्र पुरस्तादधहोयसौँ मिनुयात्तत्र तदर्घे सझएां करोति ॥ (४१)

If one wishes to give a shorter measure to the eastern side (of a caturaira, turanmanim is to be supplied) one makes a mark at half (the turyanmani) (41)

यत्राहोयसोमेकनोऽशिमश्चिकीर्यति । तदर्वेचिकीर्यताशिमित्रर्ये-इ.मान्यर्वे ।

अयापरं प्रमाणादध्यवाधरज्जुमुभयतः पात्रां कृत्वा परिस्मिधस्तृतीये पद्भागोने सक्षण करोति ॥ (४२)

Another method (of the caturasrakarana) is the following Having taken a cord the length of which is equal to one and a half of the length intended for the side of the square, and having made ties at both its ends, one makes a mark on its western third less the sixth part of the third (42)

हादशाङ्गुले पहड्गुल प्रक्षिप्य पञ्चाङ्गुले लक्षराम् ।

तन्त्यधनम् ॥ (४३)

This is the nyañchana-mark (43) अपसारकम् ।

इस्टेऽध्सार्यम् । पृष्ठपान्तयोः पाशी प्रतिमुच्य न्यंधनेन दक्षिगापाय-स्येस्टेन श्रोण्य⊍सान्निहेरेत् ॥ (४४)

Another mark which is used for fixing the corners of the square; is to be made at the desired point (at the point marking the length, which one desired to give to the side of the square; in the example given by the commentary on Strta 43 this point would be at the distance of 6 angulas from the end of the cord. Then having fastened the ties at the two ends of the pract and having stretched the cord towards the south by means of the nyabichand one fires the situation of the four corners by means of the second mark (tipena) (44)

पञ्चाड गुला तिर्यङ्मानी गयोदशानुलादणमारञ्जूः द्वादशामुलाक्षण-मारञ्जू द्वादशानुला भाष्यमानी। इस्टेन इष्टश्रमाणकृतसदारोन निर्हरेत् उत्पादमेत्। प्रय द्विकरणीमाह।

The process described in the preceding Sutras is essentially the same as that described in Sutras 29-35

The difference is that the Surrakira makes here use of the resultant imagle this sides of which are 13, 12, 5; while he employed above the rectangular triangle 15 12, 9, 1c, 5, 4, 3. An enumeration of all the Pythagorean triangles with which the authors of the Suibastiria were sequainted will be given in Stitra 49.

#### समचतरस्रस्याक्ष्यायारञ्ज्ञद्विस्तावतीं भीम करोति ॥ (४१)

The cord stretched across a square (i.e. in the diagonal) produces an area of the double size (i.e. the square on the diagonal of a square is twice as large as that square) (45)

कर्णरज्जना समचतुरस्रे कृते त्रमाणक्षेत्राद् द्विगुरण भवति । अप त्रिकरणीमाह ।

# प्रमागा तिर्वेग् डिकरण्यायामस्तस्याक्ष्णयारज्जुस्त्रिकराणी ॥ (४६)

Take the measure (the side of a square) for the breadth. the dvikarats (ie, the diagonal of that square) for the length (of an oblong), the diagonal of that oblong is the side of a square, the area of which is three times the area of the square. (46)

प्रमाण् द्वादशाङ्गुल निर्मक् । तस्य द्विकरणी तिलोनसप्तदशाङ्गुला पादवैमानी । एवभूतस्य दीर्घचतुरसस्याक्णयारच्जुविशातरङ्गुलयः स्प्ताव-श्वतिस्तिताहच । सा निकरणी प्रमाणविभितक्षेत्र निमुणं क्षेत्र करोति ।

# तृतीयकरण्येतेन व्यास्याता नवमस्तु भूमेभागो भवतीति ॥ (४७)

Thereby is explained that line which is the side of a square, the area of which is the third of the area of a given square, it is the ninth part of the area. (47)

It seems that, in order to find the trityakarani, we are directed to find at first the trikarani to the trityakarani for it is the side of a square the area of which is one much of the square of the trikarani order to the trityakarani for it is the side of a square the area of which is one much of the square of the trikarani and consequently one-third of the given square. This is the method, taught by the commentators of the Apastamba's Suibautras, where the above Suttar recurs in slightly different words, and it seems indeed to have been the method intended by Baudhayana too, although his commentator propounds a different explanation:

एक स्वापेन स्वीयकरणी व्यास्याता। प्रमाणक्षेत्र नवणा विभव्य एक सार्वकार्या रुप्यो विवेदमानी तर्विक रणी पार्वकार्या स्वयस्त्रायाराज्यु स्वाप्तायस्य करणी विवेदमानी तर्विक रणी पार्वकार्या स्वयस्त्रायायस्त्र स्वयस्त्रायायस्त्र स्वयस्त्रायायस्त्र स्वयस्त्रायस्त्र प्रमाणा विवेक् वर्षेया स्वयस्त्र स्वयस्त्यस्यस्त्र स्वयस्त्र स्वयस्त्यस्ति स्वयस्त्र स्वयस्ति स्वयस्त्र स्वयस्त्र स्य

दीर्धवतुरस्रस्याक्श्यारञ्जुः पाःवंमानी तिर्यद्मानी च यत्रृथग्मृते कृरतस्तदुमयं करोति ॥ (४=) The diagonal of an oblong produces by itself both the areas which the two sides of the oblong produce separately (i.e., the square of the diagonal is equal to the sum of the squares of the two sides), (48)

दीर्घनतुरस्न पार्श्वमान्या समचतुरस्ने कृते यत् क्षेत्र सपद्यते यच्च तिर्वडमान्या तदुभयमक्षण्यारञ्जा समचतुरस्ने कृते सपद्यते । तिकचतु-कत्यो पञ्चिकाक्षणयारञ्जुरित्याद्यदाहरणम् । तासा त्रिकरणेऽध्ययमेव प्रकार'। समचतुरस्रविषय, पुर्वस्तोक्तः ।

त्रिकचतुष्कयोद्धीदशिकपञ्चिकयोः पञ्चदशिकाष्ट्रिकयोः सस्तिकच-तुर्विधशिकयोद्धीदशिकपञ्चित्रधशिकयोः पचदशिकपद्त्रिधशिक्षयोरित्येता-सुपलिच ॥ (४६)

This is seen in those oblongs the sides of which are three and four twelve and five, fifteen and eight, seven and twenty-four twelve and thirty five, fifteen and thirty six

We should of course say rectangular triangles instead of "oblongs". The length of the diagonals of these oblongs or of the hypotenuses of these rectangular triangles of these oblongs or of the hypotenuses of these rectangular triangles is nor explicitly mentioned by Baudhayana. Apastamba states it when describing the different manners of constructing the vedi

प्रमाण तिर्यंगिरवेवमादिनावगतानामक्ष्मयारज्जूना त्रिवचतुष्कयो-रिस्यादिषु वीर्षचतुरस्करस्योपूष्णक्षि । स्रवमति । विकन्तुष्कयो पञ्चि-नादस्यारज्जु । पञ्चदिष्करपर्टित्रांक्षक्योरेकोनक्त्वारिक्षकाक्ष्मयारज्जु-रिस्यादि । एव तासा द्वयोजात्वारेस्तुतीय जातुं ज्ञावयते । यथा पाव्वंमानी-तिर्येद्धमान्योजीतयो पृथम्बर्गयित्वासयोज्य वर्गमूलमक्ष्मयारज्जु । तथा पाव्वंमागकस्यारज्ज्जोकात्योरस्स्यारज्जुवर्गात्यार्व्वमानीवर्गं विशोध्य द्वाप्टस्य मूल तिर्येद्धमानी । एव तिर्यद्मानीवर्गं विशोध्य पार्वंमानी एव सर्वेष द्रष्टव्यम् ।

नाना चतुरस्रे समस्यन्यनीयसः करण्या वर्षीयसी वृधमुल्लिखेद्वः प्रस्याक्त्यापरज्जु समस्तयो पार्द्यमानी भयति ॥ (४०)

चतुरस्राच्चतुरस्र' निजिहोयंन्यावन्निजिहोयंत्तस्य करण्या धर्यीयसो वृप्रमुक्तितेत् । वृप्रस्य पारवमानीमध्यपेतरत्पादवमुपस्रशहरसा यत्र निपते-त्रदर्पाद्यन्त्रया निरस्तम् ॥ (४१)

The general meaning of the two preceding Sutras is clear, they show how the knowledge of the geometrical proposition contained in Sutra 48 enables us to form a square, the area of

which is equal to the area of two given squares. But there is one difficult word "ydhra." The MSS. (text and commentary) have the and az by turns, in some places the second corrected into the first; the same uncertainty as to the right reading is exhibited in the MS of Apastamba's Sulbasitras where both Suras recur in slightly different words. I give the explanations of the different commentaries before venturing on a translation.

(मु० दी०) नानाकारे समजनुरस्त्रे समस्यन् हृसीयतः करणी तियंद्मानी कृत्वा वर्षीयसः संबन्धिन सक्तमुल्लिखेत्। वर्षीयसः करण्येव पास्वेमानी । एवकृतस्य दीर्घनुरस्तस्याक्ष्णारञ्जुः समक्तयोः करणी न्यति । ततुक्तम् । दोर्घनुरस्त्रस्याक्ष्णयारञ्जुरिस्यादिना । सन्न लम्पायः । बृहञ्बतुरस्त्रकरणीमल्पनेजुरस्त्रकरणी च पृषावगीयत्वा संयोज्य तस्य मूल-मानीय तत्त्रमाखया रञ्जा समजनुरस्ते कृते उभे चतुरस्त्रतेत्रे समस्ते भवतः ।

निहीं रो निरसनम् । यथा त्रियिषामो कियमाणे द्विपुरवेण चतुरस्ने कृते चतु पुरुषो भवति । तर्गकस्यामार्थं पुरुषमाभ्या तियंद्रभान्या दृष्टमु-ह्लिक्टेश्वेतरस्योत्तरा पाश्वंमानीं दक्षिणाप्राचीमितरस्याःदं गम्बते । सा च तत्र द्विपुरुपप्रमाणामा चत्वारियाच्यतद्वयाद्रगुलामा पञ्चतिलोनेस्टशत-द्वयाद्रगुले निवनति । ततः पुरस्ताद् द्वात्रियादद्वगुलं प्वतिलाश्चापाच्य-न्द्वात् । परिशिष्टया करण्या चतुरस्ने कृते पुरुषो निरस्तो भवति ।

(शु॰भी॰) नानाप्रमाशके चतुरस्रे हे समस्यन् कृतीयस प्रनयोर्भच्य अल्पन्नमाशकस्य चतुरस्रस्य करण्या रज्ज्या वर्णीयस अधिकप्रमाशस्य चतुरस्रस्य बृद्धमधिकमधामुल्लिखेत्।

श्रत्वप्रमासाकस्य करणी तिर्यंड्मानी इत्वा वर्षीयसः करणी पादव-मानी कृत्वा दीर्घचतुरसमुल्लिखेदित्यर्थः। वृद्धस्य एवक्नतस्य दीर्घचतु-

रस्त्रस्याक्ष्मया रज्जु० ।

चतुरस्राच्चतुरस्र निजिहीपैनितिचतुरसात्पुरगचतुष्टयमित-क्षेत्रादिकाच्चतुरस्रभेकपुरपप्रमारागिदिक निजिहीपेन्नपोक्षतुमिन्द्रन्यायनिन-जिहीप्तस्य करण्यापित्हीपितस्य चतुरस्रस्य करण्या पाइवेमान्या वर्षोयस माधकस्य बृढमुल्लिखेत्। बृढस्य महाचतुरसस्य करण्यो तियंद्मानी कृत्वा चुढस्य पाइवेमाची कृतस्य दोपंचतुरसस्य दक्षिणामाचोकोणादारभ्य परिचमोत्तरकोरा प्रत्यक्षणमाकर्यत्।

सा एवं कृता पारवैमानी यत्र प्रदेशे निपतेत् समाप्ता भवति तद-पच्छित्यात ।

Kapardisvamin, one of Apastamba's commentators gives the following explanation:

वृष्ट्र दीर्घमुल्लिखेत् । यथाल्पीयसः करगी तिर्यंड्मानी वर्षीयसः करगी पाइवैमानी तथा दीर्घचतरसमल्लिख्य ।

All the three commentators are aware of the right method for the samasa and nihāra of squares, but they apparently were at a loss what to do with the word tydhar or vyddha. The explanation of the Dirika is quite obscure. Kapardisvāmin has no right to explain vydhra by dirgha and dirgha by dirghacaturarsa, the Sulhaminansa manages to give a sort of explanation by reading vyddha and selecting an example which suits that reading, but the insufficiency of this explanation appears as soon as we take another example and deduct for instance a square the area of which is one purusa from a square of twelve purusas, for then the oblong to be cut off is not vyddha' ie, larger than the rest, but on the contrary much smaller

Of the commentators known to me, there is one left who gives the right explanation although without accounting for it Karavindasvämin, who comments on Apastamba I subjoin his words

नानाप्रमाण्योदिख्नमप्रभाण्योदचतुरस्योस्समासकरण्युच्यते । कनी-यस अल्वीयसक्वतुरस्यस्य करण्या करणीप्रमाणेन वर्षीयसी महत्वस्वतुरस्य-वृद्ध छिन्मभेनदेवमुल्लिवेत् । वृद्धस्य छिन्मस्यादण्यारजुरुने नाना प्रमाणे चतुरस्त समस्यति एक्नीकरोति । वतुर्क्तः भवति । नानाप्रमाणे चतुरस्ते सम्-स्वेत् । अल्वीयसक्वतुरस्यस्य करण्या प्रमाणेन महन्वस्वतुरस्यं रुध्या तियं-ह्मान्यामपिष्यन्यात् । महत्वस्वतुरस्रादल्यस्तुतस्य निर्महर्तान्वतुरस्य-न्यास्त्रमाण् चतुरस्रापनोनुनिष्छति तस्याल्यस्य नरण्या महत्वस्वतुरस्य-बदेन यवा छिन्न भवति तथोल्लिवेत् । एवक्ति निर्महत्वस्य ममस्याणुल्य विवद्मानीक महत्वस्यापस्यामोग्रमाण्यास्त्रमानीकं दोषेचतुरस्य अवति । सस्य धनस्यना पार्थमानीमस्यणेवतरस्यास्त्रमृत्यस्य नमस्यते ।

सा पास्वमान्यक्लायोपसङ्ख्या यत्रेतरस्या पास्वमान्या प्रदेशे निप-तति तत्र तो पास्त्रमानीमपच्छिन्दादपच्छित्राधिक स्यजेत् ।

Following the explanation given by Karavindasvāmin I detive 'yrdhra from the root vardh (Dhātivajtha 32 iii sardha chadanapāranasych) from which a number of will known words are derived (vardhaka, vardhaki etc.) and translate the two Surtas is follow:

समजनुरस्रं दीर्धचतुरस्रं चिकीर्यणस्तदस्स्यापाण्डस्य भागं हेया विभव्य पाठवंगोत्पारकाराधाचीगम् ॥५२॥

If you wish to turn a square into an oblong, divide it by the diagonal; divide again one of the two halves into two parts and join these two parts to the two sides (those two sides of the other half which form the right angle) as it fits (i.e. when joining them join them with those sides which fit to the parsvan).

श्रपि चैतस्मिध्दचतुरस्रधः समस्य तस्य करण्यापन्छिष्टाद्यदति-- शिष्यते तरितरत्रोपदच्यातु ॥४३॥

I do not venture on a translation of this Sutra, as it dues not clearly appear to what geometrical operation it refers. Moreover, there seems to be a lacuna in the commentary, which gives but the following words.

दीर्घचतुरसं कृत्वा यदितिशिष्यते अनन्तभूतं भवति यत् क्षेत्रं तदि-तरत्र दीर्घचतुरसस्य पूर्वपारचे पिचमपारचे चीपदध्यात् ।

It remains to remark that the geometrical rule contained in Stara 52 is a very unsatisfactory one as it enables us to turn a square into one sort of oblong only, vie., that one the longer side of which is equal to the diagonal of the square. The commentary on the other hand (anyal co websrah, etc.) gives a rule by which a square may be turned into any oblong we like.

क्षेपंचतुरस्र । समजतुरसं चिकायं । सित्यं इ.मानीं करस्पीं कृत्या होयं इ.पा विभव्य पार्वयोष्ट्यस्यात् संडमायाचेन तस्मपूरयेतस्य निर्हार उक्तः ॥ १४॥ If you wish to turn an oblong into a square take the tiryan-man, i.e., the shorter side of the oblong for the side of a square, divide the remainder (that part of the oblong which remains after the square has been cut off) into two parts and inverting (their places) join those two parts to two sides of the square (We get thus a large square out of one corner of which a small square is cut out as it were) Fill the empty place (in the corner) by adding a piece (a small square). It has been taught how to deduct it (the added piece) [54]

By adding the small square in the corner we get a large square which is equal to the oblong plus the small square, therefore we must deduct the small square, from the large square (see Suras 51) and then we have as remainder a square which is could to the oblong

निर्मेट्मानीप्रमाणेन पाश्येमानीमपन्दिय समनतुरसं छत्वा सेव विभव्य पुरस्तादुत्तरतच्चोपवच्यात् । ययोत्तरपूर्वकोणेश्य चतुरस्नागन्तु-बण्डो भविष्यति । सस्य निर्होरा । चतुरस्नाच्चतुरस्नमिति । रादीशानकोण-सेवमित्वयं ।

चतुरस्रमेकतोऽशिमच्चिकोर्धन्तशिमतः करशी तिर्यहमानी कृत्वा शेषमक्श्या विभव्य विपर्यस्येतरत्रोपदण्यात् ॥५५॥

If you wish to make a square smaller on one side, take the side of the smaller (square 1e, a side of the lessened length which you intend to give to one side of the square) for the uryaniman (of an oblong 1e cut from the square an oblong the shorter side of which has the length you want to give to the side of the square) Divide the remainder (the oblong which remains after the first oblong has been cut off) by the diagonal and you (the two triangles which you get by dividing the remaining oblong) to the two long sides (of the first oblong) inverting them (their position) (55)

म्रश्चिमस्पादवंस्य करणीं तिर्यष्ट्रमानीकरणीं कृत्वा प्रमाखणास्वै-मानीकमिणमत्तादवंतियंद्दमानीक दीर्षचतुरस कृत्वावधित्य क्षेत्रमक्ष्णया परिच्छित्व एक तत्रैव स्वाययित्वा परमादाय विषयंस्य पादर्वान्तर उपद-ध्यात् । चतुरस्र' प्रवर्गे चिकीर्यन्याविच्चकोर्येद् हिस्तावर्ती भूमिणसम्बुतुरस्री इत्वा पूर्वस्याः करण्या मध्ये शङ्कु निहत्यात्तरिमन्यात्रौ प्रतिमुख्य दक्षिणी-त्तरयोः श्रोण्योर्निपातयेद्धहिःस्यग्यमपश्चित्वात ॥४६॥

If you wish to turn a square into a triangle make a square the area of which is twice as large as the area of the triangle you wish to make, fix a pole in the middle of the eastern side, fasten at that pole two ties (two cords) and stretch the cords towards the southern and northern soni of the square; cut off that part of the square which lies outside the cords (i.e., the two triangles lying to the north-east of the two cords). (56)

प्रजगं सकटमुलम् । हिकरण्या समजतुरस्रं कृरवा पूर्वस्यास्तियंड्-मान्या मध्ये गड्कु निहत्य तस्मिन्यात्रो प्रतिमुच्य चतुरस्रयोण्योनिपातयेस् । स्पन्दयोवेहिम् तमपन्छिन्यात् । निरस्येत् ।

Prauga, the fore part of a chariet pole, is word used in the Sulbasutras to denote a triangle. Only in one passage of Apastamba the word tryasra occurs.

चतुरसम्भयतः प्रडगं चिक्तीपंत्याविचक्तीर्येव् हिस्तावतीं भूमि हीपेचतुरसां हृत्या पूर्वस्याः करण्या सच्ये सङ्कुं निहन्धान्तिसम्यातो प्रति-मृत्य दक्षिणोत्तरयोमध्यदेशयोनियातयेद्दहिस्पन्यसपिद्यन्यदेतेनापरं प्रडगं ध्यास्यातव ॥४७॥

He who wishes to turn a square into a double prauga (i.e., a figure formed by two praugas joined with their bases) is to make an oblong of twice the intended area and to fix a pole in the middle of its enstern side; having fastened at that pole two itss (cords) he is to stretch the cords towards the middle of the southern and northern side (of the oblong) and to cut off those parts (of the oblong) which lie outside the two cords; thereby the western prauga too is explained (i.e., the western half of the subhayatah-prauga is found by fixing a pole in the middle of the oblong's western side and atteching from there two cords towards the middle of the southern and northern side). (57).

हिस्तावती प्रमाणतिर्वर्गनातेका हिप्रमाणपार्वमानीका दीर्प-पतुरस्तं हृत्वा पूर्वस्थाः करच्या मध्ये शहकु निहस्य तिस्तव् पाती प्रति-पुष्च दिशानीकराथेः पार्वमाग्योर्मप्यदेषयोः सम्बा निपातयेत् । बहिःस्वन्यं निरस्पेदेतन प्रवारेणावरं प्रजा ब्यास्यात्यः॥

### चतुरस्र मडल चिकीर्यन्तक्शायार्थं मध्यास्त्राचीमस्यापातयद्यदि-शिष्यते तस्य सह तसीयेन मडल परिलिखेतु ॥५८॥

If you wish to turn a square into a circle draw half of the cord stretched in the diagonal from the centre towards the pract line (ie stretch a cord from the centre of the square to one of the corners for instance to the north east corner and move then the loose end of the cord towards south until the cord covers the pract the line running from the centre of the eastern side of the square to the centre of the western side a piece of the cord will then of course he outside the square) describe the circle together with the third part of that piece of the cord which stands over (ie take for radius of the circle the whole piece of the cord which hes inside the square plus the third part of the piece which the lace outside (58)

चतुःस्त्रस्थाक्ष्णयार्षं चतुरस्तरमध्यादारम्य कोटया निवास्य चिह्न इत्त्वा चतुरस्तर्य पूत्रवाद्यमध्ये प्राची निवास्य चिह्न इत्त्वा चिह्नयोरन्तराल प्रवा विमञ्च एकमागसहितेन चतुरस्रार्थेन मण्डल परिजिबत्। सानित्या मण्डल मरोति।

मङल चतुरस चिकीपंनिवन्तम्भमस्यो भागान्कृत्वा भागमेकोनविध-ज्ञापा विभज्ञास्यविध्यतिभागानुहरेद्र भागस्य च पष्ठमस्टमभागोनम्

If you wish to turn a circle into a square divide the diameter into eight parts and one of these eight parts into twentynine parts of these twenty nine parts remove twenty eight and moreover the sixth part (of the one left part) less the eight part (of the sixth part) (59)

The meaning is  $\frac{7}{8} + \frac{1}{829} - \frac{1}{8296} + \frac{1}{82968}$  of the diameter of a circle is the side of a square the area of which is equal to the area of the circle. This rule for turning a circle into a square is the reverse of the preceding rule for turning a square into a circle it is based on the remarkably accurate numerical expression for the relation of the diagonal of a square which will be given in Stara 61.

भागस्योद्धृतशिष्टस्य पष्ठं कीदृशं स्वीयाष्ट्रमभागोतम् । कस्मादुद्धः रेत् । उद्घृताष्ट्रविश्वतिभागात् । एतदुक्तः भवति । विष्करमभष्टष्या कृत्वकः भाग द्विन्वतिश्वत्ययाधिष्यसहस्रभागान्कृत्वा तेषाभेकचरवारिषाद्भागान्विष्कः स्भागानस्यके सयोज्य एकपञ्चाशान्त्रतत्रयाधिकसहस्रभागान्कृत्वा तेषाः मेकं भाग जह्यादित्ययः।

भ्रपि वा पंचदशभागान्कृत्वा द्वाजुद्धरेदेपानित्या चतुरस्रकरणी ॥ (६०)

Or else divide (the diameter) into fffteen parts and remove two, that is the gross side of the square. (62)

प्पा परिशिष्टवयोदशमागप्रमाणा वनित्या स्यूना चतुरसकरणी । कनयोरिनत्यत्वं ज्ञायते गीणतिविरोधात् परस्परिवरीधान्व । तथाहि । सप्तविधस्य सारिनप्रादेशस्याग्नेः क्षेत्र' तक्षमध्यौ च सहसाव्यस्युलयः। १०८००। ।

तस्य चतुरस्रीकृतस्य करणी श्रीणि शतान्यव्टाविशतिक्चाङ्ग**ुलयो-**ऽर्थेद्वाविशाक्वतिला: । ३२६ **यं०** २१.५ ति० ।

तस्मिन्तुःतेन मार्गेग् मण्डलीकृते त्रीणि ज्ञतानि चतुः सप्ततिहचाङ्गु-लमो विष्कम्मो भवति । ३७४। तस्य परिगाहः सहस्र पञ्चसप्तितिज्ञतं .बाङ्गुलयः। ११७५ । यथाहुः । चतुरिधकं शतमध्युण् द्वापष्टिस्तथा सह-· स्नाणां आयुत्रद्वयविष्कम्भस्यासन्तो वृत्तपरिणाह इति । तस्य मण्डलस्य फलं लक्षं नवसहस्राण्यष्टो शतानि एष्टिरचाङ्गुलयो हस्यन्ते। उक्तं च। - सगपरिसाहस्यार्धं विष्कम्भाष्ट्रसमेव वृत्तफलम् । एवमग्निक्षेत्रे रथचकारी मण्डलीकृते । परस्परिवरोधः । अर्धदाविश्वतित्वसहितस्याष्टाविश्वति-. शतत्रयाङ्गुलिकरणोकस्याग्नेमंण्डलीकृतस्य विष्कमभक्ष्चतुःसप्ततिशतत्रयाङ्-गुतपुतः । तस्येव मण्डलस्योक्तेन मार्गेण चतुरस्रकरणे श्रीणि , घतानि चतुर्विशतिश्चाङ्गुलयोऽयंपञ्चमास्च तिलाः करणी भवति । पूर्वीक्तायाः करण्याः सार्घाश्चतस्रोऽङ्गुलयो हीयन्ते । त्यूक्मिमच्छता चतुरसस्य मण्डलकरसे सूत्रोक्तादितायवृतीयसहिता-द्विष्कमार्वादेशदश्चतांशस्त्याच्यः । एवंकृते रथचक्रचितो विष्कम्भः षद्गिलोनेकसप्ततिशतत्रयाङ्गुलयो भवन्ति । ३७०.२८. । परिएगहरूव पञ्चपष्टिः शतसहस्राङ्गु लयः । ११६५ । अस्य मण्डलस्य समयरिखाहस्य-त्यादिना पूर्वोक्ते नानीतं फलं लक्षमध्टी च सहस्राणि भवन्ति । १०५००० । मण्डलस्यापि चतुरस्रकरणे सूत्रोक्तविष्कम्मश्च स्याति्त्रिगुरणात्त्रयस्त्रिशच्छ-तांशं युज्ज्यात् । दिकरण्युक्ता । तस्या ज्ञानीपायमात् ।

# प्रमारां स्तीयेन वर्धयेतञ्च चतुर्थेनात्मचतुर्हित्रंशोनेन ॥ (६१)

Increase the measure by its third and this third by its own fourth less the thirty-fourth part of that fourth, (61)

If we take I for the measure and increase it as directed. we get the following expression:  $1+\frac{1}{2}+\frac{1}{24}-\frac{1}{24}$ 

This is the numerical formula which the authors of the Sulbasatras had found for relation of the diagonal of the square to the

side of the square. Turning the expression into a decimal fraction, we get 1.414256...Then taking I for the measure of a square's side, we have of course the square-root of two as the measure of the square's diagonal. The square-root of two is 1.414213... Comparing the two decimal fractions, we see that the value the sutrakaras had found comes up remarkably close to the true value. According to the custom of the class of writings called surras, the method by which the result was obtained is not stated. It would take too much space to discuss the question in this place: I shall show elsewhere that it is possible to trace the steps by which Baudhayana (or whoever may have the merit of the first investigation) arrived at fixing the value of the savisesa.

, द्वादशाङ्गुल चतुग्ङ्गुलेन वर्धयेत् । तत्तृतीयं स्वीय चतुर्येन स्वचतुः स्विशासानेन तिलोनेनकाड्युलेन वर्षयेत् । एवं तिलोनसप्तदशाड्युला ਬਰਰਿ ।

सविशेषः ॥ (६२)

The name of this increased measure is savisesa. (62) तस्य सविशेष इत्यपि संशा । -

अयाग्न्याधेयिकेविहारः ॥ (६३)

In the following the measurements required for the con truction of the sacrificial fires will be treated. (63)

अधेशाधिकारे।

गार्हपत्यादाहवनीयस्यायतनम् ॥ (६४)

The place for the ahavaniya-fire is to be found by starting from the garhapatya-fire. (and measuring towards the east). (64) गार्हेपत्यात् गार्हेपत्यस्य पुरस्तात् ।

#### विज्ञायते ॥ (६४)

In this matter the following tradition holds good. (65) अन्तरासमधिकत्य श्रतिरवगम्यते ।

अष्टासु प्रक्रमेषु साह्यक्षोऽग्निमादघीतैकादशसु राजन्योद्वादशसु वैदयः ॥ (६६)

The Brāhmana has to construct the (ahavanya) fire at the distance of eight prakramas (to the east from the garhaparya) the Rājanya at the distance of eleven, the Vaisya at the distance of twelve, (66)

श्रामु प्रक्रमेप्यन्तरालभूतेष्वराययः एवमुत्तरयोरिष करपयोः । हादश्यु विक्रमेप्यनिमादयोशील सार्ववर्गाकः । पत्रुनिमित आदधीवेति दण्डादिना मानिविषः । इयद्यो प्रक्रमा इयदेकाद्या इयद्वादशित चत्रुपा यावना देशं परिच्छितति तरायावोः समीच आयेष इस्ययः ।

आयामतृतीयेन प्रीरिए चतुरक्षाण्यतूचीनानि कारयेवपरस्योत्तरस्या-७क्षोण्यां गार्ह्यरतस्तरस्यंत्र दक्षिकोऽऽभेऽज्वाहार्यपचनः पूर्वस्योत्तरे ऽधस काहवनीय इति ॥ (६७)

With the third part of the length (of the distance between ahavaniya and garhapatya) he is to make three squares following upon each other (touching each other), the place of the garhapatya is in the north-west corner of the western square, the place of anvähriyapacana (or dakina agmi) in the south-east corner of the same square; the place of the āhavaniya in the north-east corner of the castern square, (67)

पूर्वोक्तगाह्यरवाह्यनीयमध्ययोरत्वरालायामनुतीयकरणीप्रमाणेन मीणि चतुरवास्त्र्यकीगानि प्राण्यि परिचमस्य पुरस्तात् हितीय दिवीयस्य पुरस्तात् प्रतियोदि कार्यये । वारस्य चतुरस्रतीत्रस्या योग्या ग्रहे- एरस्तात्त्वीयमिति कार्यये । वारस्य चतुरस्रतीत्रस्या योग्या ग्रहे- एरस्यमध्यवाह्यः । विव्यापाणा हिपादेशी चिक्कम्य इति वस्त्रति । विरम्प्यास्थेतः मध्यक्षात्रे । पृथिदीक्षस्यामध्यक्षात्र्वात्वाहित्यः । तस्येवा- परस्य वस्तिये । प्राण्यास्य प्राण्यास्य वस्त्रात्ये । वस्त्रात्यस्य वस्त्रतीय चिक्कारं । विकारं । नित्रतीयमानित्यविक्तार्यस्य कृत्यस्य । वस्त्रतीयस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य । वस्त्रस्य स्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य वस्त्रस्य स्त्रस्य स्त्रस्य स्तरस्य स्तर

मुख्यं मण्डल परिनिक्ष्यं मण्डलमध्ये प्राक्ष्यतीची स्वत्या तियम्यानुस्वत्यं तिल्लामालिल्यः वस्तरार्षं त्यजेत्सोऽन्याहायपचनः। अन्तरिक्षसंस्तयादनुराकृतिः। पूर्वस्योत्तरस्याः श्रीण्या उत्तरेणोर्रक्यः। पूर्वस्य चतुरस्तस्योत्तरस्य 
लाह्ननीयमध्यप्रदुष्ठः। तस्य नवतिल्लाहितं कविल्लादगुळ चतुरस्तं कुर्यात्। 
खुलोकतस्तवाण्यतुरस्य आह्वनीयः। वायायरे वा। समायायेव सम्य 
व्यविश्चत्। आतम्य आवत्ययोयमिति। अपि या पक्षः। आयामहृतये 
तिल्लादिस्तं व त्योक्तेन विकल्पते। दक्षिणाम्यायतनदेशविकल्यायं माह्।

ब्रिप वा गर्हिपस्याहवनीययोरन्तरानं पंचषा योडा वा संपुत्र्य वष्टि । सप्तमं वा भागमागनुकमुपसमस्य सम त्रैय विभन्न पूर्वस्मादन्त्राद् द्वयो-भागयोर्नेकस्य करोति । गार्हपस्याहयनीययोरन्ती नियन्य समस्येन दक्षिस्या-पायम्य सक्षास्ये बाबुकुं निहन्ति तद्विक्षसागिरायतन भवति ॥ (६८)

Or else divide the space between ahavaniya and garhapatya either into five or into six parts, add a sixth or seventh part (according to the division you have preferred) and divide the whole into three parts; then measuring from the pole standing at the east end (arabol has apparently to be supplied, antat would be preferable to antitat; but all MSS. have the latter reading) make a sign at the second part (the sign is of course to be made on a cord), fasten the two ends of the cord at the (poles marking the centre of the) garhapatya and the ahavaniya, stretch the cord towards south taking it at the mark and fix a pole on the spot which the mark touches; this is the place of the daking again. (68)

सभुज्य सनेष्ठवागन्तुकमधिकं प्रक्षिप्य समे सर्वे द्वयोर्घागयोरिति । तथोर्बाह्वत्वोयमध्यशब्दवीदेक्षिस्माग्नेरायतन मध्य भवति । विपर्य-स्योक्तर ।

अपि वा प्रमार्गं पंचमेन वर्धयेत्तस्तयं पंचमा संगुज्यापरस्माद-स्याद् द्वयोभागयोर्धकर्णं करोति पृष्ठचान्तयोः पातौ प्रतिमुच्य सक्षरीन दक्षिशापायम्य सक्षरो डाङ्कुं निहस्ति तद्दक्षिशाग्नेरायतनं भवति ॥ (६९)

Or else increase the measure by its fifth, divide the whole increases and make a mark at the end of two ports, measuring from the western end, faster the ties at the ends of the prihya line and stretch the cord towards the south taking it by the mark; fix a pole at the place touched by the mark. This is the place of the dabina agmi. (69)

लक्षामे बाइकुं निहन्ति । पूर्वस्मादन्त्याद् भागत्रयेऽतीते । विपर्यस्यतेनोत्करो व्याख्यातः ॥ (७०)

Thereby the uthara is explained; only the cord has to be stretched the opposite side (the north). (70)

पूर्वोत्तरकल्पयोः साधारसामिदम्। दक्षिसातो विपृवत्यन्वोहाय-पचनस्मेति कल्पोक्तोऽप्यनुसंघेयः।तथा सति उत्तरतो मध्य उत्करः।...

्र भपरेग्णहवनीयं यजमाननात्री भवतीति वार्शपौग्रमासिकाया वेर्दे-विज्ञायते ॥ (७१)

"It is to the west of the ahavanya, of the measure of the sacrificer" this is the tradition for the vedi of the darsapurnamasa-sacrifice. (71)

The prachs of this vedi is 96 angulis long.

यजमानमात्री पण्एावत्यङ्गुला । तस्या मानमाह ।

तस्यास्त्रिभागोनं पश्चातिरङ्ची तस्या एवार्धं पुरस्तातिरङ्चेवं दीघंचतुरस्रमेकतो ऽिएमिढहुत्य स्रक्तिषु शङ्कृन्तिहत्यात् ॥ (७२)

The western side (of this vedi) is of that length less a third part (95-32=64), the eastern side of half the length (48 anc.); thus having made an oblong which is shorter on one side (see Sutra 55) poles are to be fixed on its four corners. (72)

त्रिभागोनं चतुःपष्ठभङ्गुलानि । तस्या एवार्धमष्टाचरवारिशदङ्गु-

म्रष्टपष्टिशते सूत्रे चतुर्विशे निरञ्छनम् । द्वात्रिशे चतुःसप्तत्यां संख्येयान्यङ्गुलानि तु ।।

पण्यावत्यड् गुला पृष्ठचा प्रथमेनांसयोमितिः । श्रोण्योद्वितीयेन मानमेवमेक्तः ....।। तस्या नमनमाह ।

यावती पाइवेंमानी हिरम्यस्ता तावतीए रज्जुमुभयतः पातां इत्ता ं मध्ये लक्षएं करोति दक्षिणयोः पातो प्रतिमुच्य लक्षरऐन दक्षिरए।पायम्य लक्षरऐ तहकुं निहन्यात् । तस्मिन्पात्तो प्रतिमुच्य लक्षरऐन दक्षिरएं पाइवें परिस्थित् ॥ (७३)

Take a cord the length of which is double the length of one of the long sides of the ved: (northern and southern sides), make

ties at both its ends and a mark at its middle, fasten the ties at the two southern poles (the poles standing on the south-east and south-west corners of the vedt), stretch the cord towards the south, having taken it by the mark and fix a pole on the mark. Then fastening both ties at this pole, draw the cord with the mark round the southern side of the vedt (73)

The cord being fastened with both ties at the pole and being thus doubled up is stretched to the south-east corner of the ved; and then moved towards west, until it touches the south-west corner. Of course the middle of the cord, marked by the lakiana, describes in the way a part of a circle. This forms then the southern side of the vedi taking the place of the straight line which to ins the daking and a and the daking thous.

यावती दक्षिणुपार्श्वमानी परिलिखेत् । दक्षिणायाः श्रीगोर्दक्षिणुमं-समालिखेत ।

एतेनोत्तरं पाइबं व्याख्यातम् ॥ (७४)

Thereby the northern side is explained. (74)

पर्व पाइवं तथा द्विरस्तया परिलिखेदेवमपरम् ॥ (७४)

In the same way the east and west-side are to be circumscribed with a cord of the double length. (75)

तियं आन्योरिप द्विगुषीकृत्य मध्ये लक्षणं कृत्या श्रीण्यंसयोश्चातती निमम्य परचात्पुरस्ताच्यपिकराचिति दृष्टयम् । व्यपिमिता वा यथा सन्तानि ह्वीपि संभवेदेवं तिरवन्त्रे प्राच्चीवंसानुन्त्यति प्रतीची श्रीणी पुरस्तादंद्वीयती परचाप्रयोगती मध्ये संनततरा मवतीति कर्मान्ते पक्षान्तर- मध्यस्ति तदध्यनुसंधेवम् । अपिमिता पण्णवत्यङ्गुलादिभिका । यथा सन्तानि ह्वीपि संभवेत् । प्रकृतिषु वंगृङ्गीयात् । प्राच्ची वेवंसानुन्त्रयति । आह्वनीयस्य परिप्रहृणाय । प्रतीची श्रोणी । गाहंपत्यस्य परिप्रहृणाय । प्रसीची श्रोणी । गाहंपत्यस्य परिप्रहृणाय । प्रसीची श्रोणी । गाहंपत्यस्य परिप्रहृणाय । प्रदेशान्त्रयस्य परिप्रहृणाय । प्रसीची श्रोणी । पाहंपत्यस्य परिप्रहृणाय । सध्य-ऽतिकृता । वस्त्राच्यात् साहंपत्यस्य साहंपत्यस्य । प्रसादं सप्रमाणादितता । मध्य-ऽतिकृता । वस्त्राचित्रयात् ॥इत्तर्यात् । स्वाह्यनीयस्य गृहम् । व्यविकर्णायः प्रस्तावृत्रिप्रकृत्यम्यविद्यस्य । प्रसावस्यीयस्य गृहम् । व्यविकर्णायः चर्मान्त्रयस्य निकृत्यस्य परिप्रहृणायः । वस्त्रविकरणाद् । स्वाह्यनीयस्य गृहम् । व्यविकर्णायः चर्मान्त्रयात् । स्वाम्यसंप्रस्य गृहम् । व्यविकर्णायः चर्मान्त्रयस्य निकृत्यस्य गृहम् । व्यविकर्णायः वस्त्रविद्यस्य गृहम् । व्यविकर्णायः चर्मान्त्रयस्य निकृत्यस्य गृहम् । व्यविकर्णायः चर्मान्त्रयस्य निकृत्यस्य गृहम् । व्यविकर्णायः वस्त्रविकर्णायः । स्वाम्यसंपरस्य गृहम् । व्यविकर्णायः वस्त्रविकर्णायः ।

बञ्चपदा पञ्चात्तिरस्वी द्वादशपदा प्राच्यष्टापदा पुरस्तात्तिरस्वीति पाशुबन्धिकाया वेदेविज्ञायते । मानयोगस्तस्या ध्यास्यातः ।। (७६) "The Western side is ten padas long, the pract twelve padas the eastern side eight padas" that is the tradition for the pads of the passbandha-sacrifice; it has been explained how the numn of the measures takes place, (76)

क्षवापरं प्रमासादध्यधीमत्यादिना ।

#### रयसमितेत्येकेयाम् ॥ (७७)

According to the opinion of others this wed is to be measured with the measures of a chariot (akia, isa and yuga, see S 10-12) (77)

मतमिति रोष । रयाक्षमात्री पञ्चात्तिर्यक् । ईपमा प्राची । विषयपु-गेन पुरस्तादित्यादि द्रष्टथम् । विषयपुन पडकीत्यङ्गुलम् ।चक्षुनिमिता चा ।

## विराट् संवन्नेत्वेकेषाम् ॥ (७८)

According to another opinion its sides are to have the length of ten padas each (78)

### मतम् । सर्वतो दशपदा दा ।

(शु॰ मी॰) दशाक्षरा विराधिति व्यवहाराद् विराट् शब्दी दशसस्या-परस्ततक्ष्य सर्वतो दशपदेत्यर्थ ।

# इम्यामात्री चतु लक्तिर्भवतीःयुत्तरवैदेविशायते ॥ (७६)

'It has the measure of a sampa and is four-cornered" this is the tradition for the uttarapeds (70)

बन्ततो हि देवानामाधीयत इतिष्युते । पूर्वात्ते यूपायटस्माधंप्रक्रम-मवशिष्योत्तरवेदि । पद्भिश्चयङगुनाशस्या । उत्तरयुगप्रमाऐनोत्तरसामि-स्त्रयोवशाङग्लेन ।

#### समचतुरस्राविशेषात् ॥ (८०)

It is a square as no particular rule is given (30) सार्वित्रकोडय विधि । यत्र विद्येषयुतिविधिनांस्ति तत्र सर्वत्र सम-चतुरसकरणम् ।

# विवृतीया वेदिभवतीति पैतृक्यावेदेविज्ञायते ॥ (८१)

"The red; is to be formed with the third part", that is the tradition for the red; of the pitraina (81)

The meaning is The red; of the pityusila is to be formed with the third part of the side of the mahaved: (the dimensions

of which will be given in Sutra 90) so that its area will be equal to the minth part of the mahaved:

वितृतीया भागाद्यरूपेएा (<sup>?</sup>) विभज्य महावेदेनवमभागेनेत्यर्थ ।

तस्य ग्रह्णोपायमाह ।

(शु॰ मी॰) सीमिकीमहावेदिषितृतीया । त्रिधा विभक्तस्य स्वक्षेत्रस्यै न भागतृतीयाशरूपा । महापितृयजप्रमार्शामत्यय**ा** 

महावेदेस्तृतीयेन समज्ञुरस्रकृतायास्तृतीयकरगो भवतीति । नव सस्तु मुमेर्भागो भवतीति ।। (न२)

Before venturing on a translation of this difficult Sutra I give the explanations of the commentaries

श्रष्टाविशस्त्रन पदसहस्त्र महावेदि । तस्या समनतुरस्त्रकृताया करणी एकित्रसावस्त्रमृष्टस्य पर्वविश्ववितिवास्त्र । तस्यास्त्रतीयेत समयतु रस्त्रकृताया —करणी दश पदानि पन्यागुलमेकित्रसात्तिसारस्तृतीयकरणी भवित महावेद्या भूमेनवम्यभागे भवित । समनतुरस्त्रताया महावेद्या करण्यास्तृतीयेन समनतुरस्त्रकृताया भूमे करणीत्यन्वय । अत्र ज्ञान-प्रकार । अष्टाविशस्त्रीयोनवसहस्त्र पन्यददागुतस्य पदस्य वर्गेण पन्यविद्याद्यविकशतदयेन हत्या लब्ध चतुरस्त्रशत्याणस्यादगुतस्य वर्गेण पद्-पन्यावदग्राधिकशतदयेन हत्या लब्ध चतुरस्त्रशत्याणस्यादगुतस्य वर्गेण पद्-पन्यावदग्राधिकशतदयेन हत्या लब्ध चतुरस्त्रशत्याणस्याणस्यादगुतस्य वर्गेण पद्-पन्यावदग्राधिकसहस्त्र ण हत्या तस्य जात २४२६१७२०।

तस्य मूलमानीय लब्ध चतुस्त्रियता विभजेत्। लब्बागुलानि ४६७ तिलाइच २६ भवन्ति । तत्र तिलान्स्यापियता पश्चदग्निरपुलीमिविभ जेत् । तान्येकत्रितापदान्यदगुलद्वय पर्ड्विशतितिलास्च भवन्ति । पुन-स्विभित्तमक्तेत्रतापदान्यदगुलद्वय पर्ड्विशतितिलास्च भवन्ति । पन स्विना

(यु॰ मी॰) अष्टाचिशतस्यनास्त्रमारक्षेत्रस्य महावेदेस्समनतुरस्र कृताया करण्याप्यइचिहातितिलाधिकहम्बर्गुलोत्तर्रकविशस्यप्रमास्त्राग्या-स्तृतीयेन मागेन सम्पनुरसीकृतामा भूने करणी तृतीयकरणीति । तया मीयमाने महावेदिस्मेमांग प्रप्टोत्तरकायप्रसेत्रास्मकिस्स्यतीत्यये ।

According to these commentaries the translation of the Surra would be as follows - the side (karan; to be supplied according to the Subadonka the Sublammansa has it in the text of the Satra) of that area (bhumeb to be supplied) which is made a square with the third part of the mahāvedi (which has been turn ed itself into a square previously) is the trivokaran; the ninth part (of the mahāvedi) is produced (by making a square with

this trttyakarni)

This explanation is certainly wrong. In the first place, the word 'karani', which the Sulbadipika supplies could not be miss do in the text of the stirts and it seems that it has been insected into that recension of the sitras which is represented by the Sulbamimansa from this very reason. In the second place, the commentators give here to the word 'triyabarani' a meaning which cannot possibly be attributed to it. They interpret it as the line which is the third part (of the side of the mahavedi)' but that line is called the navamakarani as its square is equal to the ninth part of the area off the mahavedi trityakarani can only mean the line which produces (or the square of which is) the third part (of some area).

(The calculation resorted to by the Sulbadipika which turns the 972 square pades of the mahavedi into square angulis and these quare angulis into square thise extracts square root of the result turns the tilas the number of which is indicated by the square root into pades by dividing the square root by 34 and 15 and finally divides the result by 3 is of course more than the author of the sitres would have been able to do, he would simply have divided the side of the square equal to the mahavedi into three parts)

To arrive at the right understanding of the sutra we must consider by what method the task of constructing the pastrkya ved: could be accomplished in the shortest way. The thing was to construct a square the area of which would be equal to the ninth part of the mahaved: that is equal to 108 square padas the area of the mahaved; amounting to 972 square padas would have yielded an integral square root the matter would have been easy enough but this not being the case another method had to be devised At first sight it seems to be the easiest way to make a square of the area of 972 square padas and to take the third part of this square s side (as we have seen above the commentators proceed in this manner) But to make a square of 972 padas was a rather complicated thing imagine several ways in which the Sutrakara might have attained this end He might have constructed a square of which the side was 31 padas long and the area consequently 961 square padas to this square another square of 11 square padas was then added

by caturasra samasa Or he might have constructed an oblone of 36 padas by 27 padas (36×27=972) and turned this obline into a square But all these operations required much work and time and a shorter process could not but be highly welcome Now the third part of 972 is 324 and the square root of 324 is exactly 18 in other words the side of a square of 324 square padas is cighteen padas Accordingly instead of trying find the navamakarani of 972 he tried to the trivabarani of 324 and this latter operation is an exceedigly simple and short one Draw a straight line ab on the ground (about 12 padas long) and make a mark at the distance of six nadas from a Construct a square a c f d on a c Stretch a cord fastened at a from a to f and draw it then from af into the position at then the line or the cord dg is the required trivabarani (the square of ac=6 is 36 the square of af is 2x 36=72 therefore the square of dg is equal to 72+36=108 for do is the diagonal of an oblong of which ac and af are the sides)

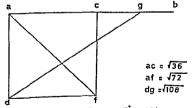


Figure 2 (Adhyāya 1, Sūira 82)

After these considerations it is clear how the sutra is to be translated

The tritiakarani of that area which is made a square with the third part of the makinedi (ie of a square of 324 padas) is it (vid the side of the pair/k/a sedi), the result is the ninth part of the area (of the makinedi) (62)

#### यजमानमात्री चतु स्रक्तिर्भवतीत्येकेषाम् ॥ (=३)

'It has the measure of the sacrificer and is four cornered' this is the opinion of others. (83)

मतम् । पण्सावत्यङगुला ।

(श्रु भी०) सर्वतः पण्णावत्यहगुलत्यर्थः ।

#### दिक्ष स्नक्तयो भवन्ति ॥ (८४)

The four corners are turned towards the four directions, (84)

महादिशु सक्तयः। दक्षिणाप्राक्गुष्टधा। अत्र छपूपायमाह कारवा। वेतृत्या क्षिप्रवन्तुरूतः कृतवा करणीमध्येषु शक्कः समाधिरितः। वेत्र प्रवारः । अन्वाहावेपनवमध्यः सवरम्भायप्रतः। अन्वाहावेपनवमध्यः सवरम्भायप्रतः मुक्तिक्तरस्या व्यक्तिकोचया सप्यतिवतावागुलया विद्वतीवक्रित्रप्या आधीषकविद्यति सत्यद्ववाद्युवया वा समयनुरस्य कृतवा करणीम् मध्ये सद्कृतिनहृत्य प्रमाणु-क्षिप्रयोगो रज्ये। पादान्तुर्यारयो प्रतिमुच्य त्योग्मध्य दक्षिणोत्तरमोनिन्यम् वर्षे स्पन्तमप्रिक्त्यां । हिवरानादनमीकर्यावं प्रवारित्वर्वा यक्ष-मानाको।

# वेदिवृतीये यजेतेति सीत्रामिएकी वेदिमञ्युपदिशन्ति ॥ (=४)

"He is to sacrifice on the third part of the vedi" thus they teach concerning the vedi of the sautramani-sacrifice. (85)

त्रीणि चतुर्विशाधिकानि पदशतानि वेदितृतीयम् ।

#### महावेदेस्तृतीयेन समचतुरस्रकृताया श्रष्टादशपदा पाइवंमानी भवति ॥ (८६)

The side of that area which is formed into a square with the third part of the mahaveds is eighteen padas long (86)

महावेदस्तृतीयेन चतुविवास्यधिकचतायपदेन समन्तुरसङ्गताया भूनेराष्ट्राच्याचा करणी. भवति । सापि वेदितृतीयकमजतुरसङ्गरणो । चतुविवास्यधिक वनन्त्रस्य भूत्रस्याच्याव्यानीत्ययं । सीत्रामण्या पत्रुवन्य-मङ्गतित्वाहिराट् सपन्ता वाकार्यो । तत्र सप्नीवंशस्यङ्गुल प्रकृद्ध पदम् । तेन स्वापदा ।

# तस्यै वीर्धेकरण्यामेकतोऽश्चिमत्करण्यां च याथाकामीति ॥ (८७)

There is liberty regarding the side (lit, the cord) producing an oblong and the side making that oblong smaller on one side. (87) (I adopt the reading "tasya;" which is found in M and in the Sulbammansa, where it is explained saishsather caturth tasyas sautramas vedyab; A B C read 'tasyana' in the textof the sutra and 'tassab' without eny further explanation in the commentary I do not follow the dipika in its opinion about "ca")

The meaning of the sitra is: instead of giving to the sautramani-veds the form of a square we may give to it the form of an 'oblong which is shorter on one side' and the area of which is equal to the third part of the mahaved! As we see from the commentary and from the corresponding passages in Anastamba this could be done in two ways. Either the tritivakarani of a nada for prakrama) was found and then by using this padatitiyaharani instead of the pada the sautramaniki vedi was constructed exactly in the same manner as the mahaved; or the measures prescribed for the mahaved! (which will be given in Sutra 90, 36 padas for the prace, 30 padas for the western side, 24 padas for the eastern side) were divided by three (12p 10p 8p.), but then the third part of a line being the navamakarani the padatrikarani had to be employed instead of the pada.

तस्या दीधंकरण्यामग्रतोऽणिमश्करण्या दीर्धकरण्यामिययः । कारः पूर्वेण समजुरस्रममें समुन्वयायः । एक्तोऽणिमद्देशंचनु-रसं वा गुर्यादित्यः । परकमनमाणानामग्यतमिकरण्याष्टिनद्वितिकै तिर्वेङ्साम्यां द्वादिका पृष्ठपा । मन्यतन्तृतीयकरण्या वा त्रियत्वसान्ते त्यादि । सोमिकवेदिवन्यानम् । तत्र दशाह्गुलस्य प्रस्य तृनीयकरण्या पञ्चाह्मुल्य साधंसप्तिनायन तिल्यः । तत्तिमुणा त्रिकरण्) । द्वादगा-इन्तस्य पत्रदुनुष्ठमे हात्रियत्तिकाव ।

तित्रगुणा त्रिकरणो। पञ्चदशाङ्गुलस्य पदस्य त्रयोविद्यतितिल-सहिता प्रष्टाङ्गुला तृतीयकरप्णो। तित्रगुणा त्रिकरणो। एव प्रक्रमाणा-मित्र प्रष्टाच्या । सीमिकारव्यकपान्तीयोऽयः प्रकमः स्यातेन वेदि विम-मित्र इति काठकायोगामृतस् । तस्यायैः। सीमिकारक्रमपरिमितदोत्रात्-तीयोऽदो यस्तस्य करणो प्रकास्य तृतीयकरणीत्ययैः।

प्राप्तध्या योडराप्रक्रमायामो हादराय्यास अपि या हादराप्रक्रमा-यामो स्टाय्यासः।। (बन)

The praguanta has the length of sixteen prakramas and the breadth of twelve or else the length of twelve prakramas and the breadth of ten. (83)

सामिनके पोटश । भ्रम्यश्र हादशेति व्यवस्थया विकल्पमिच्छन्ति केचित् ।

तस्य मध्ये द्वादशिको विहारः ॥ (८६)

In the middle of the pragranta is the vihara (the space between the sacrificial fires), twelve prakramas long. (89)

पोडशप्रक्रमपक्षं द्वादशप्रक्रमप्रमास्यकः । प्रक्रमद्वयेन गार्हगरयादीन्या-यतनानि कुर्यादित्यर्थः । माग्न्याधेविकान्यपि प्रक्रमद्वयेनेति कैचित् । पदचा-रपुरस्ताच्च संचरार्यं प्रक्रमद्वयम् । मध्येऽष्टी प्रक्रमाः । म्रपरेस्याहवनीयं

यजमानमात्री बेदिः । वेदेः परचात्परिशिष्टी विद्ययः । त्रिश्रत्तत्पद्यानि प्रक्रमा वा परचात्तिरद्यची भवति पद्त्रिश्ररप्राची बहुविश्वतिः पुरस्तातिरद्यविति महावेदेविज्ञयाते मानयोगस्तस्या व्याद्यातः ॥ (६०)

"The western side is thirty padas or prakramas long, the pract thirty-six, the eastern side twenty-four" this is the tradition for the mahāved; (the ved; used at the Soma sacrifices); it has been explained how it is to be measured out, (90)

प्रमाणादध्यर्थौ रज्जुमित्यादिना । एतदुक्तं भवति । पट्त्रिशिका-यामष्टावशोपसमस्यापरस्मादक्ताद् द्वादशसु वक्षणं पञ्चदशसु नवा-एम् । पृष्ठचान्तयोरन्तो नियम्य पञ्चदशिकेन श्रोणी द्वादशिकेमासा-विति ।

म्राहवनीयात्वट् प्रक्रमान्महावेदिः ॥ (६१)

The mahavedi is six prakramas from (to the east from) the shavansya. (91)

म्नाहवनीयमध्यादारभ्य पट्प्रकमसंचरं त्यक्त्वा महावेदेरारभ्भः। प्रक्रमशब्दः पदस्याप्युपलक्षराम् ।

तत एकस्मिन्त्सदः ॥ (६२)

One prakrama (to the east) from there (from the beginning of the mahavedi) is (the beginning of the sadas) (92)

तत्रैवारम्भः।

तद्दशकम् ॥ (६३)

The measure of the padas (from the west to the east) is ten prakramas. (93)

पूर्वापरेख ।

(शु॰ मी॰)-तत्सद पूर्वापरेल दशपदप्रमाल दशप्रक्रमप्रमाल वा।

**उदक स**प्तवि®शत्यरत्नय ॥ (६४)

Its measure from the south to the north is twenty seven aratnis (94)

प्रक्रमपक्षे दक्षिणोत्तरेण सप्तविशत्यरत्नय ।

#### श्चष्टावद्येत्येकेषाम् ॥ (६४)

Eighteen arathis according to another opinion (95)

उदारित्येव । पदमानपक्षेऽण्टादशास्त्नयः । पृष्ठचायां दक्षिणतो ऽपंमुत्तरतोऽधंम् । प्रपि वा द्वौ भागानुस्क् स्पन्तार्यं स्थानामेको दक्षिणत इति पक्षो ऽपि । प्रक्रमयक्षे वैधवयस्वास्तदमो वहिमीवायोगात् ।

सतदचतुर्यं इविधानम् तद्ददशक द्वादशक वा समचतुरस्रं मानयो-गस्तयोद्योख्यात ॥ (६६)

Four prakramas (to the east) from there is the havirdhana, a square of ten or twelve prakramas the measurement of those squares has been explained (96)

प्रमाणादध्यर्वामित्यादिना । सदस उदीची पृष्ठचा ।

# युवावडीया-छड् होरर्थप्रक्रममविश्ववेशतरवेदि विमिमीते ॥ (६७)

Leaving half a prakrama to the west of the pole of the paparata he measures out the uttaraveds (97)

#### तस्या प्रमाणमाह।

(गु॰ मी॰) एश्तोऽलिमद्दीषचतुरस्तातमशाया वेदे प्रक्तियंङ्मान्या-मर्षे शङ्कु निहन्यात् । स सङ्कुर्यं पायटोयः इत्युच्यते । तस्य पश्चिमप्रदेशे-ऽपंत्रक्रममत्रतिष्य तत्र परिचमप्रदेश उत्तरवेदि विधिमोते ।

दशपदोत्तरवेदिर्भवतीति सोभे विज्ञायते । मानयोगस्तस्या दशस्त्रात ॥ (६६)

The uttaraveds has the measure of ten padas this is the rule for the Soma sacrifices, its measurement has been explained (68)

संबंती द्यापदा क्षेत्रत शतवदा क्षेत्रतो दमवदा या । अत्र पात्याः यन ।यद तिर्वव त्रिपदा पादवमानी तस्वाहणयारन्त्रुदंशहरणी । दन-परोत्तरवेदिभवतोत्वत्रापि वितृतीयावेदिभवतीत्वयोतन्यायेन चतुर्दशति- लाभियुतमङ्गुछित्रय पदत्रय च । करस्पीति केचित्।तां युगेन यजमा-नस्य वा पार्देविमायेति वचनात् । युगिमिति बाहुप्रमासमाहुः। कल्पोक्तर्यु-द्वपदमानमपि लभ्यते । तस्मिन्पक्ष एकतोऽस्मिन्द्वीर्षसहुरस्रमुत्तरवेदिः । उत्तरसादसात्त्रीत्प्रतीचः प्रक्रमान्प्रक्षग्योदञ्चं चतुर्यं प्रक्रम्य तच्चात्वाळस्य मध्य पूर्यात् ।

# चात्वालः शम्यामात्रोऽपरिमितो वा ॥ (६६)

The cāivala has the measure of a lamya or it is of undefined measure (99)

जत्तरायप्रशृतिभागवृतीयेऽतीत उदयप्रक्रमेऽजीत उत्करः। मध्यमा-दोत्तरवेदिकान्छङ्कोरनुस्पन्य पट् पदानि प्रक्रम्य दक्षिणा सप्तममित्यद्योपर वदेशस्योत्तरकाल इत्यादि योजमितव्यम्।

# अयोपरवा प्रादेशमुखा प्रादेशान्तरालाः ॥ (१००)

The upararas have the length of a pradeia each and the distance between two of them is a pradeia (100)

१९ष्याया दक्षिरणतः प्रममं निहाय दक्षिरणहिन्वानस्यासस्य पुरस्ता-दनसोऽधस्तादुपरना भवन्ति । एपा समीपे प्रावाणी रव कुर्वन्तीत्युप-रवा ।

अरितमात्रिः समचतुरस्रं विहुत्य स्नक्तिषु शङ्कूनिहन्यात् । अर्थप्रादेशेनाधंप्रादेशेनंकैयं मङलं परिलिखेत् ॥ (१०१)

(The uparavas are made in the following way) Make a square the 'ide of which are one araini long fix poles on its corners and describe circles (round these poles) taking half a pradeta for radius (101).

प्रादेशमुखाः प्रादेशात् राला भवस्तीनि शृत्यर्थं मिष्यति । उत्तरवेवाः शृद्वयदिप्रमाण्डिनस्त्रेष्ट्रापं सर्वत्रोभरस्य स्वयप्रापाद्य ।
पुरस्ताद्वितृतीयदेशास्त्र-वयपुर्द्वतीति स्तान्यपुर्द्वर्णदेशिमयमापुर्द्याण कालास्तान्यपुर्द्वर्द्धति वचनाच्च । व्यागाविन चतुर प्रतीच प्रकमाप्त्रकानि विश्वाण पच्चमिति । पच्चमान्त उपस्वाणापुन्तरोऽ स्वी
आतव्य । ज्योतिष्टोमे पट्प्रतीच इति वचनारानो वतुर प्रकमान्यतीच
इति वचनात्स्यकारेण पिश्यकान्या सहोत्रस्वेदियमाण्यमने पूर्वोपरा
परित्यय पूर्वश्च पर्दित्रवाच प्रकमान्द्वि । प्राव्ययान्यान्तर्यान्यनीयार्थप्रकमृद्व प्राव्यापुर्वापर परित्यव्य पर्व योद्धाणा विभव्य प्रकम-

द्धिः । दक्षिगोत्तरायतेष्वग्निषु सर्वे चनुविशतिषा विभन्यको भागः प्रक्रमः ।

सदसः पूर्वार्धाद् द्विप्रक्रममवशिष्य धिष्ण्यानां द्विप्रादेशो विष्कम्भस्त-थान्तरालाः ॥१०२॥

At the distance of two prakramas from the eastern half of the sadas are the distance, the diameter of which is two pradesas; the spaces between them have the same length. (102)

पूर्वाधित्यक्रमद्वये गते षिष्ण्याना पूर्वविधिः । तेषां प्रादेशतो भ्रमः । पृष्ठ्वाया होत्रीय त दक्षिणेन प्रशास्त्रीयमुत्तरेण होत्रीयमितरानुदीव भ्रायातयति बाह्यणाञ्जसिनः पोतुर्नेष्ठुरच्छावाकस्येति ।

#### आग्नोधीयागारस्य पार्श्वमानी पञ्चारत्निः ॥१०३॥

The side of the agnidhriya agara (the covered place for the agnidhra-fire) is five aratus long. (103)

महावेद्या उत्तरादसादारभ्य उत्तरपाश्वंस्यार्षे गत श्राग्नीध्रीयागार पञ्चारत्मिसमचतुरसम् । तस्य दक्षिणा द्वार कुवन्ति ।

(शु॰ मो॰)महावेद्या उत्तरासादारभ्य प्रतीच अप्टादश प्रक्रमान्यित्वा तत्राम्नीअस्यागार सर्वतो पञ्चारत्निप्रमाणकम् । यथान्तवेद्यर्घं बह्विर्वेद्यर्धं भवति तथाकुर्यति ।

## एतेन मार्जालीयो व्याख्यातः ॥१०४॥

Thereby the marjaliya is explained (i.e its size is the same as that of the agnidhrivagara and its place is fixed by a corresponding measurement on the south side of the mahaveai) (104)

दक्षिणावंसादारम्य दक्षिरापाद्यंमध्ये मार्जालीयमध्यम् । मार्जालीया-गारोऽपि पञ्चारत्तिः समचतुरस्रः ।

# तस्योदीचीं द्वारं कुर्वन्ति ॥१०५॥

The door of the marialwa is made on the northern side (that of the agridhriyagara is on the southern side). (105)

# तयोशागारमध्यगोर्मध्ये हिप्रादेशावाग्नी धमार्जालीयौ ।

١

# रथाक्षान्तराला ग्रुपावटा भवन्तीत्येकादशिन्यां विज्ञायते ॥१०६॥

The puts for the ympas are an akya (104 ang) distant from each other "this is the tradition for the congregation of eleven (ympas.ie for the case of eleven ympas being prescribed) (106) distantific is ympatyfic.

तस्या दशाना रयाक्षाणामेकादशाना च पदानामप्टाङ्गुलस्य च चतुर्विध्य भागमाददीत । स प्रकम स्यारीन वेदि विमिमीते ॥१०७॥

For this ekêdaim take the twenty fourth part of ten aksas, eleven padas and eight angulis this is the prakrama, with this prakrama the vedi has to be measured out (107)

The east side of the vedi had to be as long as the row formed by the eleven yfips. Fach yfipa was standing at the distance of one akia from its neighbours the diameter of each yfipavata was one pada and the distance of the two yfipas standing to the right and to the left side of the middle yfipa was one akia plus four angulis. Twenty foure prakramas being prescribed as the length of the east side of the vedi the twenty fourth part of 10 akias+11 padas+8 angulis had to be used instead of the common prakrama whenever eleven yfipas were employed. This increased prakrama had the length of 50 ansulus 18 tilas

दसाना च रषाक्षाणा चत्वारिश्वरिषकसहस्रारु गुलानाम् । एका-दसाना च पदानाम् । यूपावटिवत्वन्माणा पञ्चपट्यिककसतागुलानाम् । अष्टागुलस्य च । कल्प एकादिश्ननीविधाविनन्टस्य दक्षिणोत्तरेण यूपौ चतुरगुलेन विश्वष्टो भवत इत्युत्तम् । तस्माद्य्शानुलस्य च ।

एतेपा त्रयाला चतुर्विष्ठभागमध्टादश्चतिलसहित पञ्चाशदगुलमाद-दोत । गृक्षीयात् । स प्रक्रम स्यात् । एकादशिनीयत्या महावेदे । तेन वेदि विमिगोते । त्रिगलदानीत्यादि ।

अयारवमेधे विध्यात्यास्य रथाकाणामेकविध्यात्यास्य पदानामप्टा-इ.गुतस्य च चतुर्विधः। भागमाददीत स प्रक्रम स्यात्तेन वेदि विमिमीते ॥१०८॥

At the alsamedha take the twenty fourth part of twenty akas twenty one padas and eight angulis this is the prakrama therewith the vedi is to be measured out (Twenty-one yūpas being required for the alvamedha) (108)

पूर्वेण व्याख्यातम् । एकविद्यातिषु पा भवन्तीति वचनात् । तस्य चैकारशिनी प्रकृतित्वादेवमुक्तम् । अत्र तिल्बसुष्ट्याधिकश्वतागुलय प्रकमः । तेन त्रिशत्पदानीत्यादि । दक्षिणोत्तरैकादशिन्यामक्तः ।

अय प्राच्येकादशिग्यां यूपार्यं वेदेः पूर्वार्थात्पदार्थव्यासमपन्धिद्यं तत्पु-रस्तात्प्राञ्च वय्यात ॥१०९॥

In the case of the eleven yūpas being placed in a line running from the east towards the west the breadth of half a pada is for sake of the yūpas to be cut off from the eastern half of the vedi and to be placed to the east of it, directed towards the east (109)

महाबेदे पूर्वभागे यूपार्यं स्थापित पञ्चरातद्वयाधिकसहस्रागुलायत पदार्धव्यासमपन्द्रिय तत्पुरस्तातप्राञ्च दच्यात् । याववूप् वेदिमुबन्तीठि वचनात् । तुत्रापि वेदिसस्कारा क्रियन्ते प्राची ग्रुपपञ्चितः ।

(शु॰मी॰) प्राच्यैकादशीपक्षे वेदे पूर्वीचे सार्धसप्तानुरुव्यासमपन्छिस वेदे पुरस्तात्पृष्ठ्यान्यायेन दघ्यात् । निदध्यात् । तत्र च सर्वत्र वेदिसस्कारा सद्धननादय कर्तव्या । यावद्यप वेदिमद्ध-तीति वचनात् ।

### नात्राष्टाङ्गुल विद्यते ॥११०॥

In this case the eight angulis are not added (See Sutra 107). (110)

ब्रष्टागुल न विद्यते । श्रथेमाबुपस्तावानी चतुरगुलमात्रेग् विष्रशृष्टी स्वातामिति ।

(चु॰ मी॰) न प्राच्येकादशिन्यामष्टागुलस्याधिकस्य सयोजन विद्यते सिंहनाषिवेद्यसयोरसभवात् । दक्षिणोत्तरैकादशिन्याः त्विधकाष्टागुलसयोजन विनाः वेद्यसयोरसभवात् तदावस्यकम् ।

#### न व्यतिषगः ॥१११॥

And there is no Vyatisanga (comp Taittiriyasamhita VI 64)
(111)

(श् मी०) व्यतिषगस्य न विश्वते । पश्चना व्यतिषग सारस्वतीमुत्त-रामित्यादिक प्रार्च्यकादशित्या नास्ति कि त्वाग्नेषप्रभृतीत्राशूनानीष्ठप्रभृ-तियुपेष क्रमेण निधोजयेत् । यपावटाः पदविष्कम्भाः ।।११२॥

The pits for the yapas have a diameter of one pada. (112)

अर्धपदेन परिलेखनम्।

त्रिपदपरिणाहानि युपोपराशीति ॥११३॥

The peripheri of the base of the yupas is three padas. (113) ভব্যোগি মুলানি !

Here ends the First Adhyāya. The M.SS. of the commentary, which seems to be defective in this place, have only the words: prathama adhyāyah; M. reads its baudhāyannya fulba sūtre prathamāh.

# दितीयोऽध्याय•

#### द्मर्घाष्ट्रमपुरुषा प्रथमोऽस्ति ॥१॥

The agns (1 e the large fire altar built of bricks which was required at certain periods of the great Soma sacrifices see Indi sche Studien XIII) has an area of seven and a half square puru sas when it is constructed for the first time (1)

सामान्यपरिभाषानन्तरमाग्नधर्मा । श्रधपुरुषोऽष्टमो येषां तेऽर्घाष्टम पूरुपा । पूरुपशब्देन पञ्चारितना विशस्यधिकशतागुलेन वेगुना परि-मित क्षत्रमच्यते । तत्र चतुदशसहस्राणि चत्वारि शतान्यगुलय पुरुप सन्ति । एतंद्वरपक्षत्र पञ्चवराभिहंत्वाधींकृत्य लक्षमष्टी सहस्राणा चागुलयी इप्राष्ट्रमा प्रथम प्रथमोऽन्ति । प्रथमाहारै कतव्योऽन्ति । प्रथमे प्रयोग मधी-ष्टमपुरुपपरिमितक्षेत्रोऽग्नि कतन्य इत्यय । एवमत्तरत्रापि ।

### अर्धनवमा दिसीय ॥२॥

Eight purusas and a half form the second sani (2) दितीय आहारे वतव्योऽग्नि ।

#### अर्धदशमास्त्रतीय ॥३॥

Nine purusas and a half form the third agni (3) पर्वेग व्यास्यातम् ।

# एवमुत्तरोत्तरो विधान्यास ऐन्दातविधात् ॥४॥

In this manner the addition of one part takes place in each consecutive agns up to the hundred and one fold agns (4)

विधीयत इति विधा पुरुषप्रमारगदात्रम् । चतुर्पाहारप्रमृत्येव पुरुषा-भ्यास एव गतविधपयन्तम् ।

# सदेतत्सप्तविधप्रमृत्येकशतविधाःतम् ॥५॥

This (manner of gradual increase) begins with the seven fold agni (71 purusas) and ends with the hundred and-one-fold agni (1011 purusas) (5)

डक्तमग्निष्टप सप्तविषयभृत्येकशतविषान्तम् । न पूर्वत्रः नीत्तरत्रेत्य-र्थः । अथवीत्तरपक्षार्थोऽयमनवादः ।

### अत अर्ध्वमेकशतिबधानेव प्रत्याददीत ॥६॥

After that (after having arrived at the ekalatavidka agni) (no increase is to be made but) the hundred and one fold agni is to be repeated (6)

चिनुमादित्यर्थे ।

अनम्निकान्या यज्ञकतुमाहरेत ॥७॥

Or else the yainakratus are to be performed without an agni (7)

श्रत अध्वमित्येव । कि सर्वत्र । नैत्याह ।

अन्यत्राइवमेघात् ॥=॥

With exception of assamedha (where the ekasimśasidha agni is indispensable) (8)

एकविकोऽभिनेभवतीत्यस्वमेषस्याम्निना निस्य सयोगात ।

# अस्वमेधमप्राप्त चेदाहरेदत ऊर्घ्य विधामस्यस्थेन्नेतरदाब्रियेत ॥६॥

If the advamedha is performed without having been reached (by the agm: 1 e if the last agm which had been constructed before the advamedha had not yet been the twenty fold agm), then nevertheless after the advamedha another part has to be added (i e for the next agm after the advameda 22) purisas have to be taken) no other rule is to be followed (9)

ध्रस्वमेष धप्रान्तरवेद्विद्यतिविद्यान्तानम्नीनविद्याःवसेष चेदाहरेत्स तत परमर्गिन निन्नानी द्वाविदात्यादिविषमेव चिन्नोत न सु पूत्रविद्यान्। न ज्यायांस चित्वा वनीयास चिन्नोतित।

# अतीत चेदाहरेदाहृत्य कृतान्तादेव प्रत्याददीत् ॥१०॥

If the ast amedia is performed after having been possed (i e if for instance immediately before the astamedia which reuires an agin of 21 prurius an agin of 301 prurius had been constructed) then after the performance the sacrificer has to proceed from the end of the constructed agins (i e the next agin which he constructs has to contain 214 purius) (10) ष्रतीत चेदेकविशतिविधादूष्वंमपि विधामभ्यस्य तत पक्ष्वादश्वमेध-माहरेत् । यथा त्रिशद्विधाद्यते तस्याप्यस्वमेगेऽनिरोक्तिया एव । तत पर तु पूर्वकृतान्तारारभ्येकविशादिविधानेष चिन्वोतेति । पूर्वेषा कृतत्वात् । विधाभ्यासः कर्तेव्य इत्युक्तम् । तत्र प्रदेनपूर्वेक प्रकारकथनम् ।

#### कयम खल विधामस्यस्येत ॥११॥

But in which manner is the addition of a part (to the area of the agni) to be managed ? (11)

वध्यमाणार्थंगीरवान्छिष्याभिभूखीकरणार्थः प्रश्तः।

#### यदन्यत्प्रहतेस्तत्पञ्चदश भागान्कृत्वा विद्यायां विद्यायां हो हो भागो समस्येताभिरधोष्टमाभिरोन्न चित्रयात् ॥१२॥

That which is different from the original form of the agni (i e that area which has to be added to the area of the sapta-valda seni) is to be divided into fifteen parts and two of these patts are to be added to each vidha (to each of the seven purities the one remaining part has consequently to be added to the remaining half puritie), with seven and a half of these (increased) vidhas the agni has to be constructed,—Let us for instance consider, the case of the caturdalovidha agni where seven purities had to be added to the saptavalda agni.

At first these seven purusas were combined into one square; this was done by finding the saptakarani of a purusa Then into this square was divided into fifteen parts either into fifteen small oblones (dividing one side of the square into three, the other five parts or into fifteen small squares (by finding the rancadatamabarani) Two of these fifteenth parts were then combined into one, if squares, by taking the diskarant of one of them if oblongs by turning one of them into a square and taking the diskarani of that square Lastly the square containing the two fifreenths was combined with a square-rurusa into a third square, thu third square had to be employed for the caturdalasidha aens instead of the original square ruruta used for the sartaridha asni. The commentary, instead of showing how the desired end could be attained by making use of the geometrical constructions taught in the paribhhaja sutras employs arithmetical calculation, but this was of course not the method of the sutrakaras (12)

द्वितीयाहारेड्यंनवमिवे यदन्यत्प्रकृतेरष्टाष्ट्रमेम्योऽषिकं पृरविश्वेत्रम् । तस्याङ्गुलयस्वतुदंशसहस्राणि चरवारि सतानि । तस्यञ्चदर्शार्मिवभज्य सम्येत्व सतानि पष्टिरचाङ्गुलयः । तद्विष्ठगुणा विषायां पुरुषाङ्गुलीषु समस्येसंयोजयेत् । संयोज्य दृष्टा झङ्गुलयः पोड्या सहस्राणि त्रीणि सतानि
विवातित्व । ताः प्रमाणवेणोवित्यावित्यादः गुनीपु प्रक्षिप्य प्रकृतिविद्यकास्रामानिमानं च कुर्यादित्ययः । एवमधंशदमिव यर्षाट्ययोऽिव द्वास्रामा द्वास्यां पुरुषाम्यां पुरुषाङ्गुलीहुंद । पञ्चदश्चामित्रमञ्य सद्यं द्विगुग्राह्मयां पुरुषाम्यां पुरुषाङ्गुलीहुंद । पञ्चदश्चामित्रमञ्य सद्यं द्विगुग्राह्मयां पुरुषाम्यां पुरुषाङ्गुलीहुंद । पञ्चदश्चामित्रमञ्य सद्यं द्विगुग्राह्मयां पुरुषाम्यां पुरुषाक्रुलीहुंद । पञ्चदश्चामित्रमञ्य सद्यः
द्विगुग्राह्मयां पुरुषादः गुनीपु संयोजयेत् । तत्र पुरुषाङ्गुलय अप्टादश सहस्राग्राह्मवाणुः । यो यत्राग्नो पुरुष्यमानीयस्तस्य विचातितमो भागो विद्रग्राह्म्यक्राद्वा चाङ्गुलिः वष्यते । तित्यस्य तरम चतुन्विदः । तत्र स्वोकः।
स्वाकाश्च्यात्रिवेदेवाद् द्विगुणः पुरुग्हेंदात् । हरेत तिथिभिभर्गां तन्मूलं पुरुपो
भवेत् ।

- ऊर्घ्यप्रमासाम्यासं जानोः पञ्चमस्य चतुर्विधशोनैवैके समा-मनन्ति ॥ (१३)

. Some teach an increase of the height by the twenty-fourth part of the fifth of a fanu. (13)

The normal height of the agni is one jānu (height of the knee)—32 angulis and therefore the normal height on one of the five layers=6 angulis. 13½ tilas. The twenty-fourth part of that is 9 tilas.

जानोः पष्ट्रचमस्यार्धचतुर्देशतिलाधिकपडङगुलस्य चतुर्विकाशिन तिल-नवकेन चतुर्थोहारप्रभृति प्रत्याहरन्ति । तिलनवकेनोध्वंप्रमारगाभ्यासमेके समामनन्ति ।

# मय हैक एकविधप्रमृतीनपक्षपुच्छा छिद्यन्वते ॥ (१४)

Some construct agains form the one fold (14 square-purusas) up to the six fold (64 square-purusas) without wings and tail. (14)

The rule refers to the construction of the agni in the form of a syeng, falcon-

 ममेति पत्रव्यवच्छेदायः । हेत्यवघारए।यः । एक माचार्या एक विधः प्रयमोऽन्तिदिवधो दितीय इत्यनेनैव क्रमेशः पक्षपुच्छरहितादिचन्वते । नाषाँच्यमादीन् । तदेकीयमतं दूषिश्चमाह ।

#### तन्नोपपद्यते पूर्वोत्तरविरोधात् ॥ (१५)

This is not right because it is in contradiction with earlier and later precepts (15)

(See the Commentary)

यदेकविधादिचयन कैरिचडुक्त तन्न युज्यते । क्यम् । पूर्वोत्तरविरो-धात् । पूर्विस्म-काले कर्तव्य कर्म येन वानयेन विधीयते तत्पूर्व वाक्यम् । एवमुत्तर वाक्यम् । एव पूर्वोत्तरनमैनिययेरनेकशाखाधीतैवहुन्धिकविधीन-रोधात् । बहुक्तिष्ट्वाकी प्रतिवाद्यते । तस्मादिविरोधेन भवितव्यम् । तानि वाक्यानि स्वयमेवीराहरति ।

## श्रथ हैकेपा ब्राह्मण भवति व्येनविदग्नीनां पूर्वातितिरिति ॥ (१६)

Regarding this matter the brahmana of some is the following the construction of agmi in the shape of a falcon is the first ceremony among the agmis (16)

श्रव-श्रध्य सबुन्धार्थ । उक्तस्यार्थविरोधस्योदाहरणानीति । हेत्य-वधारणे छत्रदिवददीना मध्ये घेनिषिनेव पूर्वाति । वित्तार्यनेतस्य धर्मा इति विततिरित्यर्थ । एतनुक्त भवित । युञ्जान इत्यादयो मन्त्रा सावित्राणि कृहोतीत्यादि श्राह्मणानि च घेनिचित एवेदयनेन प्रकृतिदेश पूर्व मर्जवेश्युक्त भवित यथा हादशाहोऽहगंणाना प्रकृतिरित्यत्राहगंणेभ्य पूर्व हादशाहस्या-मृद्धान्य । अवाग्ये जु सामध्यक्तिको प्रथमानुष्ठान होतृक्रमादीननुष्ठत्य बचनात्यजुवातुर्मस्यादीना प्रथमानुष्ठानम् । तस्माद्यत्र सामध्यं वचन या नाहित तत्र प्रकृते प्रथमानुष्ठानम् ।

द्ययावरेवाम् ॥ (१७)

The brahmana of others is as follows -(17)

बाह्मगा भवतीत्येव । अधराब्द पूर्ववत् ।

न ज्यायाध्य चित्या क्नीयाध्य चिन्यीतेति ॥ (१८)

Having constructed a larger agni he is not to construct a smaller one (18)

ज्यायांस बृद्धतर बृहत्तरमांग चित्वा वनीयांसमल्पतर न चि-

(शु॰ मी॰) ज्यांयांसमधिव विधाप्रमाणुवसोत्रमन्ति वित्वा कवीयांस न्यूनविधाप्रमाणुवसत्रमन्ति न चिन्वोतेत्यर्थे । अवास्माकम् ॥ (१६)

And the following is our brahmana-(19)

ब्राह्मण् भवतीत्येव । भ्रस्माक चास्या शाखायामित्यर्थे ।

(शु०मी०) स्पेनचितस्सपक्षपुञ्छतानियमप्रतिपादकं तैतिरीयकब्राह्य-रणमदाहरति ।

पत्नी भवति न ह्यपक्ष पतितुमहैत्यरहिनना पत्नी द्राघीधा । पत्नी भवति न ह्यपक्ष पतितुमहैत्यरहिनना पत्नी द्राघीधा । पत्नी स्वयाधित व्यामनात्री पक्षी स पुच्छ च भवति ॥ (२०)

He is winged for an unwinged one cannot fly, the two wings are longer (than a purify) by one aratin therefore the birds are particularly strong in their wings wings and tail have the measure of a visiting (20)

पक्षीस्तुपनक्षाएत्वात्पक्षवान् । तहित् पतितु नहिति । तस्मादरितना पत्नी दीर्घतरी भवत । यस्मादे । तस्मात्वक्षास्था बृढतरा-रित्त । व्यानमात्री पट्नारितमात्री पत्नी च पुच्छ च भवति । एव विरोधप्र-तिपादनाव बाह्यायानस्यात्रुवाहृत्याधोत्तर मङ्ग्या एकिच्यानामन् गुट्टान प्रकृतिभृतस्य मत्विषयरेनचित एव प्रथमान्टान चौदाहरति।

नापक्षपुच्य देयेनो विद्यते न चासप्तविधस्य पक्षपुच्छानि विद्यती न च सप्तविध चित्वंकविधप्रसङ्गस्तस्मारसप्तविध एव प्रयमोऽनि । (२१)

There is no falcon to be constructed without wings and tail the agni which is not sevenfold (i e the agnis from the one fold up to the sixfold) has neither wingsnor tail, and it is not allowed to construct the one fold agni after having constructed the seven fold one, for all these reasons the first agni must be seven fold (21)

परापृष्ठरहितस्य द्येनचितोऽमावात्वर्यपृष्ट्यानां सप्तविषयानपः द्येवलादेनविषयित्रां सर्वापृष्ठस्ते व्याममात्री पदा न पृष्ट च मत्रती-रयनेनविषयित्रम् तिबिरोभारस्त्विषय निर्देकविष्यत्वे न ज्यामात् वि-रवा क्नीयोग्ध चिन्योतित प्रतिपेथेन प्रवद्यामावात्स्वयम्बतिमृत रात्पि-पद्येनो ऽग्निरेव पूर्व चेतव्य । एव बिरोधादेनविष्यादीनां निम्नृतिरेवाप-तिता । क्ले पहिषय सन्तविष द्रश्यदिना पद्वियादीनामपि प्रकृतिवर्षु-सम् । तानापि पद्यपृष्ठरहित एव पद्वियोजीन पूर्वोत्तहेतुनोपन्या-साद ।

भ्रमाग्निधर्मानाह् ।

#### मेदान्वजंयेत् ॥ (२२)

The "clefts" are to be avoided (22)

# भेदस्वरूप स्वयमेवाह ।

### धाधरोत्तरयो पाव्वंसंघान भेदा इत्युपदिशन्ति ॥ (२३)

The meeting of the edges (of the bricks used) in an under and an upper layer is called "bheda", thus they teach (23)

As we shall see further on, every agni consists of five laws (processes (prostata acti.)) of bricks (200 bricks in each layer). Now the bricks in the second layer, for instance had to be arranged in that way that none of them ever covered exactly a brick of the first layer, but that the line in which two bricks of the first layer were meeting was covered by a brick of the second layer. The same rule had to be observed with regard to the second and third layer a \* o The diagrams which will illustrate the Third Adhyaya will render this point clearer

# किं सर्वत्र । नेत्याह ।

# तदम्न्यन्तेषु न विद्यन्ते ॥ (२४)

These bhedas do not occur (are not to be considered as such) on the outer periphery of these agnis (for there of course the edges of the bricks of all five layers must meet) (24)

# श्चरत्यन्तेषु ग्रग्निपर्यन्तेषु । श्चन्तस्यावर्जनीयत्वादितिभाव ।

## न स्रक्तिपादवंयो ॥ (२५)

And secondly not (i e the rule is not valid) in the case of the angles and of the sides (this refers to the sararathacakracit where unavoidable bhedas occur in the centre of the nabhi—the nave of the wheel and on the sides of the aras the spokes) (25)

स्तिताइवेंगे । साररथचक्रचयने नाभिमध्ये (स्नक्ती) स्नक्तीनामेव सगम । तयोरवर्णनीयत्वादिति भाव ।

(शु॰मो॰) साररथचक्रचयने नाभिमध्ये स्रक्तीना सगमे पार्खे च भेदा-न्वर्जयेदिस्येतन्न विद्यते । तत्राप्यवर्जनीयत्वाद्भेवानिति भावः ।

# साहस्र' चिन्वीत प्रथमं चिन्वान इति ।। (२६)

He who constructs the agai for the first time has to const

ruct it with one thousand bricks (two hundred in each of the five layers) (25)

विज्ञायत इति होपः । प्रथमभिन चिन्दान सहस्रे टडकापरिमित्तर्भनि चिन्दान सहस्रे टडकापरिमित्तर्भनि । तन प्रश्न चिनदो भवितः । तम्मात्पञ्चित्तीक्रदेशत्व्य इत्याद्धि-वन्तात्वरुचित्र्यम् । तम्म मनिक्षागस्य न्याय्यत्वर्षेप हिस्तरः अद्दार इति । दिस्तातामुपधानदर्धनात्पञ्चमु प्रस्तारेपु प्रति । दिस्तारा द्विता इप्टका भवित । तत्र मनतात्वामपपान्त्वात्वाद् ग्राह्माविष्ठित्वा अप्याद्धिन भिर्वा यावन्तो मन्ना सभवित तावतीरिष्टका उपधाय शेषा इष्टका इप्टकामनन्योरिष्टकावित्रेक इति न्यायेन हैंधीक्तमार्गेष्ठा ग्राह्माव्या उपयो । पञ्चमाया चितौ मन्त्राणा भूयस्वान्मन्त्रव्यतिरेक उक्तीः श्रकरा इति न्यायेनीपथानम् ।

# पञ्चमार्या वा चितौ संख्यां पूरवेत् ॥ (२७)

Or the number is to be made full in the fifth layer. (27)

I have not yet been able to procure that previous part of Baudhayana's Kalpastira which treats of the ritual connected with the construction of the agin. Without it, it is not very well possible to explain satisfactorily the above satiras as well as a considerable number of the following stitras of the Second Adhysya, a part of them, as the commentaries show, contains in fact nothing but additional explanations of the corresponding part of the Kalpastira

पव वा तत्र मन्त्राणामपर्याप्तत्वाचाविसद्धं मंन्त्रः पञ्चलोकपुणा-भिरुचोपमात्र ग्रेवा पञ्चमाया वितादुपद्यमात् । तत्रापीट्यकाव्यतिरेके लोवपृणाभिगणाद्विमार्वोपपात्र नराज्यम् । तत्र पञ्चमीव्यतिरिक्तामु पञ्चभित्रवेवपृणाभिर्यावर्ष घट्यत्र सम्बन्धित तावतीग्णियत्वा भेदपरि-धृरेखाणिवतंत्रपरिमित्तित्वत् वास्या । पञ्चमाव्याचित्ते पूर्वामु वितीक् पहित्तिप्दाना भेदपरिहारेण क्ष्यतम् । सावार्यणास्मिन्धाः करणानुप-देशादायस्तम्यादिमिरनुक्तत्वाच्य पूर्वव्यास्य नुभिदिक्षावमुक्तम् ।

#### डिशताःचेन्चिकोर्येत्वञ्चन्नोडाभिर्माकसदः समानसस्य प्रशीयात् ॥ (२०)

If the intention is to give to all prastaras two hundred bricks, then the palicacodas and nakasats are to be considered as forming one number together. (28) The pañcacodas and nakasats are two classes of bricks employed in the fifth layer of the agin their height is according to II 59 only a half of the ordinary height of the bricks and therefore in counting the bricks one nakasat and one pañcacoda to gether could be considered as forming one brick only

समस्वयिभागेषा नपु सकत्वम । हिश्यतप्रस्तारपक्षःय निशेष । पञ्चां । अय पुरी हरिकेश स्त्यूर्यपूर्वेया अर्थो-छाया स्टब्स । रा श्रम् पुरी हरिकेश स्त्यूर्यपूर्वेया अर्थो-छाया स्टब्स । रा श्रम् सोति पञ्चाना स्वस्तान । ता रश्चा भवत्ति । हिश्यनुर्एणाश्रमिटकाग्रामाया पञ्चेति विद्यात् । पञ्चमाया मानिताविद्यस्मि पश भेदेन गर्यायेदित्यर्थं । समानसस्यम् । ह द एकी कृत्य गर्यादे । सहिर्णोत्तरपास्वयोरिस्टकाना समानस्प्रतिपादनाय ब्राह्म-सानत्वर्यात्व । सहिर्णोत्तरपास्वयोरिस्टकाना समानस्प्रतिपादनाय ब्राह्म-सानत्वर्यात्वर ।

पशुधर्मो ह चा श्रम्मियेया ह वे पशोदेक्षिग्येवामस्थां यद्दिक्ष्म्य पाश्चे तद्वतरेयामुत्तर यद्वतरेया दक्षिग्य तद्विक्षिग्येवामृत्तर यदवाक चोव्वे च तस्यमानमेवमिष्टकामाण्डलपाण्युवदध्यात् ॥ (२६)

The agni indeed has the properties of an animal for as the right (southern) side of those bones of an animal which are situlated in the right half of its body is the left (northern) side of those bones which are a tuated in the left half of the body and rice versa and as that which is in the under and the upper part (or on the west and east a des) is the same in the same way the different shapes of the bricks are to be placed (29)

Dakineiām asthnām etc for example the end of the right stribs of an animal is the daksina pātéva of these ribs to this daksina pātéva corresponds in the left half of the animals body the end of the ribs situated there and this is the uttarak pāréva uttarezam osthnām Regarding the words uttara and daksina I remark that they will be translated throughout by northern and southern (not by left and right) when they refer to the agin in this way the connection with the expressions pārva and pātema is preserved

There seems to be a lacuna in the first words of the commentary on this passage

त्तरबहराम । यदवाक । घास्थ्यभिप्रायेखा नपु सकत्वम । पदचाद्भाग । ऊच्दै च पूर्वभाग । तत्मानम । तदुभय सहरा भवति । एवमिष्टकाना रूपा प्रयुत्तदक्ष्यात् । एवमिष्टवा कुर्यादित्युक्त ब्राह्मस्रो । तस्यायमाह् या दक्षिसा वृत्तो लेखा इत्यादिना। तथा चागस्तम्वः। सर्वान्वर्गानिष्टकाना वृर्या-दिति लेखाधिकारो भवतीति। श्राचार्येण् लेखाधिकारस्य पशुरवेनोत्तस्वा-स्तर्वान्वर्णानिष्टकाना कुर्यादिति पशुधर्मत्वमुक्तः वेदितव्यम्।

या दक्षिग्गवृतो लेखास्ता दक्षिग्गत उपदध्यात् ॥ (३०)

Those lines which run towards the southern (right) side (1 c, those bricks which are marked with such lines) are to be placed in the southern half of the agni, (30)

सब्यपादर्वादारम्य दक्षिणपादवं प्रति चक्ररूपेगागृता दक्षिण वृत्ते-स्वा । सन्यहस्तेन परिगृष्टेति यावत् ।

सन्यावृत उत्तरतः ॥ (३१)

Those marked with lines which run towards the northern ( left ) side are to de placed in the northern half. (31)

तद्विपरीताः सथ्यावृतः । लेखानामुपधानासंभवासदृत्य दृष्टका लक्ष्य-न्ते । दक्षिणात उपदध्यात् दक्षिणपाद्वं उपदध्यात् एवमुत्तरतः ।

ऋजुलेखाः पश्चात्पुरस्ताच भवन्ति ।। (३२)

The bricks with straight lines are to be placed on the east and west side of the agni (32)

ऋजुलेखा अकुटिललेखा ग्रग्नेः पश्चाःद्भागे पूर्वमागे च । ज्यालिखता मध्ये ॥ (३३)

Those marked with three lines in the middle (33)

मध्ये तिस भाभिमुख्येत या तिखिता लेखास्त्रतास्या विखिताः। ता मानेमध्य उपस्थात्। एवतुणा इट्टका. कार्यो इस्यनुक्ता मा वक्षिणा- वृत इति मोक इट्टकाकारिया विश्वद्यमन् देशविधानात्लोके च लेखायि-वारस्य प्रयिवस्यात्कत्येऽनुक्तस्वाच्च लेखाधिकारो विवच्यते। तेखाकरण-यक्ष भन्यतंत्र पञ्चषा विभव्य प्रोक्षणदेशवत्रविक्सवस्थलसा युक्तास्तेषु प्रविच्यात्।

(Sulbamimansa to 30 33.

इध्दक्षत् या इप्टका दक्षित्यामानतंत्ते सध्यमारम्य दक्षिण प्रति षक्षसेत्याग्वतंत्ते सेका इति तहत्य सप्टका सद्वयत्ते। दक्षित्याग्वतंत्रवा-मुक्ता इप्टका दक्षिणत उपदप्पादिति मावत्। एव दक्षित्यामारम्य सञ्चमा-वर्तत्ते या तेलाष्ट्रपुक्ता स्टक्ता उत्तरता उपदप्पात्। या इप्टका श्रद्धः लेखायुक्तास्ताः पश्चात्पुरस्ताच्च यया भवन्ति तथोपदध्यादित्यर्थः । तिस्र श्राभमुख्येन लिखितास्तादृशलेखायुक्ता मध्य ग्रग्निमध्य उपदध्यात् ।

अय या विशयस्या यथा ह वै पशोः पृष्ठविशो नैवैकस्मिन्पाइवै व्यतिरेकेसा वर्तते नैवापरस्मिन्नेवं तासामुपधानं प्रतीयातु ॥ (३४)

Regarding those bricks which are placed in the middle of the agn. (on the line running from the east to the west through the centre of the agn.) as the back-bone of an animal does not extend more towards one side (than towards the other), and not towards the other side (but is right in the middle of the body), in the same way the placing of those bricks is to be understood. (34)

अवशब्द. पूर्वस्माद्वयवच्छेदायं:। व्यवच्छेदरन सेखाभिकारो नास्ती-ति । विदायस्या मध्यस्याः। यसमादारभ्य पर्वापुक्तस्या इप्टका विविधं शरत इति विदायाः। पुक्कादारभ्या-तानभ्यदेखाया या इप्टका उपवेधास्ता विदायस्या इत्यर्थः। यणा ह वे पश्चीः पुष्टवद्याः। शालाया मध्यवता इदा जावनीत्रशुरवामुखादेकस्मिन्यास्वं व्यविदेकेशा उदारक्षिणादिपार्द्वभूतो नंव वर्तते। नेवापरस्मित् । अपरस्मिनायस्वं नाधिक्येत वर्तते। उपाम्या-मेवकाराभ्या कराणिवर्षि न वर्तत इति सुत्यक्षि। एव त्यवेश्वयः। शासाप्-प्रवान मध्यदेशवर्द्यस्थितुत्यतामापाधोरु भवति। पुष्टप्रदानसम्बादाम्-भ्याद्यारोऽप्रमध्यादुन्यति । अम्तेः पशुष्पमंत्रियानायं ब्राह्मणान्तरमुक्तम्। तदुदाहृतम्। तत्रास्थिताहरममुक्तम् । स्वदालायां चेप्टकानामस्यसाइस्य-माञ्चवनमस्तिताह।

#### अथापि ब्राह्मरां भवति ॥ (३४)

For this point we have also the following brahmana (35)

ग्रयसब्दोऽस्माकमिति द्योतनार्यः । ग्रपिशब्दः समुच्चय एव । न परकीयमेव । ग्रस्मदीयमप्यस्तीत्यर्थः किं तत् ।

प्रजापतिर्वा प्रयवीग्निरेव वध्यड्डायवंशस्तस्येष्टका अस्यानी-ति ॥ (३६)

Prajāpati indeed is Atharvaņa and agni is Dadhyan Atharvana's son, the bricks are his bones (36)

श्रयवीं नाम प्रजापितरिग्नरेव मान्य मथवंगाः पुत्रो दृष्यङ् । तस्य दृधीच म्रस्यान्यम्थीनीष्टका इति ब्राह्मगुस्यार्थः। तस्मात्मादृद्यवाक्योप-म्याससामार्थ्याद्विधि प्रकल्पेष्टकानामस्थिमादृद्यमापाद्योपद्यादिति दोषः।

# बहिस्तन्यं चेञ्चिनुयात्तन्वोपप्लवमध्येरात्मोपप्लवमध्यान्त्संदध्यात् ॥

(vș)

١

If a sacrificer constructs one of those agains which have limbs situated outsides (the body or atman of the again) then he is to join the middle of the lines in which the limbs touch the atman with the middle of the lines in which the atman touches the limbs (37)

Such limbs are the head of the syenacit the feet of the kankacit etc The diagrams to the Third Adhyaya will illustrate the meaning of the Sutra

# प्राञ्चमेन चिनुत इति विनायते ॥ (३८)

He constructs the agmin that way that it is turned towards the east (with the head), this is the tradition (38)

प्राञ्च प्राव्धिरसमेनमाँग चिनुत इति । धनेनेदसस्मिनप्रदेशे सद-ध्यादिति विस्पादार्थं विज्ञापते प्रविज्ञातमुखाना प्रवगादीना मुखादिप्र-देतपरिज्ञानमेव प्रयोजन प्रयोक्त एतस्यानाद्यम् ।

# अमृत्मयोभिरनिष्टवाभिनं संख्यां पूरवेत् ॥ (३६)

He is not to make the number (of the bricks) full with bricks not made of clay or not having the form of bricks (39)

समृनस्योमिहरणेष्ट्यानि । मृत्यस्त्रे सत्यवि पुरुगेनच्टाभिने मस्यां महरादित्रा पूरवेत् । सोवप्रसिद्धाभिरेत मृत्यप्रीभिरिष्ट्यभि संस्यो पूरमेदिन्का नवति । लोवप्रसिद्ध्येव मृत्यस्ये सिद्धे मृत्यस्यहरा स्वप्रयोजन च । यज्ञे प्रारब्ध उत्तमे प्रस्तारे प्राप्ते पूर्वस्या राश्चे नोरेस्स्य विद्याद्विपद्भित्ती इंटर्का प्रमृद्धात स्यु स्था पुनिष्टक्ताकरसःस्याव्यवस्यादास्य विद्याद्विपद्भित्ता स्थात्वाद्वे प्रमुख्य स्थात्वाद्वे स्थात्वे प्रमुख्य स्थात्वाद्वे स्थात्वे स्यात्वे स्थात्वे स्थात्ये स्य

# इप्टकविद्वा अन्योऽग्नि॰ पशुचिदन्य इत्येतस्मादुबाह्यगातु ॥ (४०)

For another agni is that one which is constructed with bricks another that constructed with animals, on account of this brohmana (the preceding siltra is valid) (40)

धानहोत्रस्य वत्साभिमर्शनस्यावंबाद । इष्टक्या चित एकोऽन्तिः पशुना चित ग्रन्योऽन्निरिखेतस्मादन्यायवादिवपयन्नाह्मण् लिङ्गादिष्टकाभि-रेव चिन्वीत न द्रव्यान्तरेणापीत्यत्र प्रसिद्धस्चयनान्निरन्युवतेऽभिमर्दानेन ।

पशुचितमेनर्मागंन कुरुत इति ज्ञापनार्थम् । ग्रनेन बाह्यणेनेप्टकामिरे-वेत्यन स्वशाखाया चास्ति लिङ्गमिति प्रतिपादित भवति । ग्रन्यच्च ।

मशुर्वा एय यदग्निर्योनि खब्बु व एषा पद्मोविक्रयत इति यत्माचीन-मैट्टकाद्यज्ञ क्रियत इति च ॥ (४१)

(And there are other passages to the same purport) For this agn is an animal the your of an animal is made in different forms, all the ceremonies in which mantras of the Yajurveda are used, are performed before placing the bricks (41)

यो ऽितनरेष पशुधमंत्वादभेदेन पशुधम इत्युच्यते । योनिस्त्पत्तिस्था-नम् । एषा योनि पशोधिकियते विविध क्रियते । क्षयम् । यत्प्राचीन यस्मा-रप्राचीन पूवमंद्यकात् इप्टकास्यम्याच्यवाध्यिष्टकाता यञ्चन्यत्वस्यं क्रियतिर्देशस्तरमोपधानकर्षरणदि अर्थव्यकासूर्यभात्यनेन्द्रक एवानिस्त्याचु वाच्यते । चद्यद्य समुद्यायं । इद च लिङ्ग्रमिति । अत्र यद्रप्रचीनमित्या-दिना लिङ्गदश्नेनेप्टकचित्वे सिद्धे पशुधमंत्व चान्ने. स्वशासायामस्तीति दशियतु पशुर्वी एष इत्यायुदाहृतस् ।

### लोक्साधीनि इव्याण्यवटेयूपदध्यात् ॥ (४२)

Those things which would occupy space, are to be placed into holes in the earth (42)

The sitra refers to certain objects as for example, the heads of five eacrificed animals etc., which were required for the construction of the agni (see Indische Studier, XIII P 250 ff) and which had to be put into holes dug out under the agni so as not to displace any sighalas

दृष्टकाना स्थानवाधीनि उल्लालपगुशिर प्रभृतीन्यवटेषु गर्तेषु-पृदध्यात् । दृष्टना प्रपसायौलूबलादिदृष्ट्यस्योपधिसित्तस्य स्थान दृष्टका प्रपनीयावट बात्वा तत्रोपद्याय समा भूमि कृत्वापनीता दृष्टका स्थाप्या । प्रवका स्वयमानृण्णादबोत्तरास्विप चितिषु दृष्टरत्वास्सर्वत्र सिष्पूपद-ष्यात् ।

# मण्डलमृषभ विकर्णीमतीष्टकासु लक्ष्माणि प्रतीयात् ॥ (४३)

By the expressions a circle", 'a bull" 'a woman without ears' (which had been used in the Kalpastitra in connection with the construction of the agni) we are to understand signs (diagrams) of that form made on the bricks (not bricks having the shape of a circle etc) (43)

इतिरेविमत्यर्थे । मण्डलेष्टकामुपदघाति ऋषभमुपदघाति विकर्णी-मुपदघातीरथेव यत्र श्रूयते तत्रेष्टवासु लक्ष्माणि चिह्नानि प्रतीयात् । इष्टवाना मण्डलाङ्गीतविघानीमित न जानीयात् । चतुरसाभिरित्यादिव-चनिवरोधात् । तत्र तिसप् मण्डलावात्र सिलेत् । पञ्चस्त्रप्रभाकारम् एवस्या विकर्णस्त्रीरूपमर्थवन्द्राङ्गीत् वा तिलेत् ।

इष्टकामन्त्रयोरिष्टकाव्यतिरेके लोकपृत्गाः संपद्यन्ते परिमाणा-मावात् ॥ (४४)

If among the bricks and the mantras (which are spoken while the bricks are placed) the bricks are more in number, then (the bricks which are in excess) are to be considered as lokamprinas (i e. the mantras properly belonging to the lokamprinas are to be employed for those bricks), since the number of the lokamprinas is not fixed (44)

हत। इंटरना मन्त्रा धवधेया मन्त्रप्रनरणपटिता स्नानार्येणोक्तास्त्र । इटरनार्गा मन्त्राणा मध्य इंटरकाव्यतिरेक्षे इंटरकार्थाक्य प्रयोग प्रस्तारे धातमस्यपिटस्य मन्त्रा इटरच्या तापदिनदारीना मन्त्राणा विनियोगात्तारे पञ्चपिटरिर्दित । यहा प्रियत्तरच्चित्रबाहेटका मन्त्रेभ्योऽतिरिच्याते ता होकपृणाः सपद्यन्ते । कृत । इयस्य एव बोकपृणा इति परिमाणाभावात् । ननु पञ्च होकपृणा इति वश्यति । कय परिमाणाभाव । सस्यम् । पञ्च वेति न तस्यायं । द्वैधोक्तमागण गणानुतौ द्विशतास्वेदित्यस्मिन्यशं पञ्च-माया चित्री चावस्य पञ्चोपथेया इति तस्यायं । अनुस्दुभानुचरतीति वय-नात् । तस्मात्राण सर्वाध्यन्नात्यनुचरतीत्यर्थवाशस्य । द्वितीये प्रस्तारे शतमार्वश्रणकातिरिकाः ।

तृतीये पञ्चदशातिरिक्ता । चतुर्ये मोडशाधिक सन्दरशाधिक वा शत्म् । पञ्चमे नेष्टकातिरेक उत्तमाया पूरणस्वेऽतिरिच्यन्ते । तत्रायोदीची-भिरितिवर्शनास्त्रकस्पीक्तमार्गेण लोकपुणाभिरेव पूरण्म् । द्वेयोक्तमार्गेण वा गणात्रस्थोषपानम् । न सर्वन्तिरोपपानम् ।

### प्रतीतानेवेष्टकागराानेतदत्रीपवध्यात् ॥ (४१)

The past classes of bricks (those which have been placed betore) are to be placed there (45)

श्रम एतिस्मिकाले सोकपृशानामुषधानकाल ग्रतीतानेदेष्टकाप-ग्रानतस्मादिकनिद्धावश्यावात्तोभीयामपत्नावीनुषद्ध्यात् । ग्रयवा कल्पे म्याननपुद्धिरुवित राज्यते पुरुषेण वालखिल्याभिक्युंत्वीमर्गतानेद्रकाभि-विवित्यायत् इति वनाया । मतीतानुषधानकाले विस्कृतानिष्टकागणा-नेतिस्म-वाल उपदधात् । श्राम्मपक्षेत्रवित शब्दोऽत्रर्थक । कल्प भ्राप्यत इति वननेना-प्रगणाभानमुसादिभिषणि पुरुण् सून्यति । तत्र पुरुषेण् चिति-राध्यत इति वननात्वृरपो वय इत्यस्यवाञ्चति । भ्रम्यवेतरेत्विव वयस्या-विरित्येवावस्थ्य ।

# वञ्च लोकपृरम ।। (४६)

There are five lokamprnas (in every agni) (46)

सर्वप्रकारेप्वपि पूर्णे पञ्च । लोकपृशा पञ्चावश्यमुपदध्यादि-त्यर्थे ।

# मन्त्रव्यतिरेकेऽका शकेरा सधिवूपदध्यात्। (४७)

If the number of the mantras is greater (than that of the bricks) pebbles anointed with ghee are to be placed in the spaces between the bricks (47) हिश्वतत्रस्तारपक्षे पञ्चमे तेजो प्रतमिति वाश्यवेषाद् घृताक्ता धर्कराश्वतव्यासु नगरार्धमन्त्रं शौरामास्थन्तं शत विश्वतिसमुक्ता सधिष्वि-ष्टका विश्वरेषुपदध्यात् । प्रतितारकपक्षे ह्रे हे भवत ।

# प्राचीरपदघाति प्रतीचीरपदघातीति गरोषु रीतिवाद ॥ (४८)

The meaning of rules as the places the bricks towards the east. he places the bricks towards the west is that the classes of bricks are to be placed in a straight line (running in the specified direction) (48).

प्राचीरपदधाति प्रतीचीरुपदधातीति कल्पे श्रुती वा यत्र श्रूयते प्रपत्मादिपुपदक्षारावा । उदीचौदिक्षारा। इति च यत्र श्रूयते । तत्राय-मर्थ ।तेषु गरीषु रीतेवाँद श्रेण्या वाद प्रमिधानम् । रीतिशब्देन प्रसिद्धा इकूटिका गतिरुच्यते । प्रागपदमा इत्युक्त भवति ।

## प्राचीमुपदधाति प्रतीचीमुपदधातीति कर्तुं मुँखवाद ।। (४६)

Rules as he places the brick towards the east etc' refer to the direction of the face of him who constructs the agni (49)

प्रस्या शालायामुदाहुनरूपस्योभयस्याभावादयंवादरूपेण प्रहण्ण् । प्रस्य च प्रदर्शनार्थरवात्पञ्चेकैकामित्यादिषु प्राइ-मुख इत्यादिवयमकर्नु-रूचोदन भवति । तत्र प्राइ-मुख्यत्वादिरप्रकाया असभयादुप्यानकर्तृरित्यु-कृत् ।

पुरस्तादन्या प्रतीचीरुपदधाति पश्चादन्या प्राचीरित्यपवर्ग-याव ॥ (५०)

पुरस्तादया । नक्षनेष्टकास्वसावारच्याश्रीणे रोहिण्याचा विशा-मानता अरमपपवर्गा । पश्चास्या । श्रोण्या प्रारम्यासावनुरायाचा प्रपमस्ण्या रागपर्वेगा । तश्रापवर्गवादो न रीतिवाद । श्रारम्याव-सागस्थानवजनावत्वदय स्वाणं कृष्टिकताया तु रोप ।

# चतुरस्रास्वेवैतदुपपदाते ॥ (५१)

धन तरोक्तनक्षत्रेष्टकासु । धनश्रोणिविशिष्ट विधानं चतुरसासु चितिष्वेवोपपद्यते । धन्यत्र रचचक्रादिषु गोण्यातृत्या सपद्यत इत्ययं, भ्रयेष्टवाधर्मा ।

#### न खण्डामुपदध्यातु ।। (१२)

No brick, which has been formed by breaking is to be employed for the construction of the agni (f. e. a triangular brick which has been formed by dividing a square shaped brick is forbidden) (52)

वास्यादिना सतक्ष्य पादेष्टकादिमापाद्य नोपदध्यात् । तत्र भिन्न-प्रतिपेषादेवमक्तम् ।

(शु॰ मी॰) वाश्यादिना चतुरस्रकृतामिष्टका भित्वा तत्सपादितेष्टका नोपदध्यात् ।

न भिन्नामपदघ्यात ॥ (५३)

No brick, which is cleft (for example square shaped brick made out of two triangular bricks) is to be employed (53)

द्विधाभता पन सधावैकीभृता नोपदध्यात् ।

न जीर्णामपदध्यात ॥ (५४)

And no brick which is damaged in any way (54)

एकदेशजीरा। किचिद्धिशिष्टामपि नोपदध्यात्।

न कृष्णाम् पदध्यास् ॥ (५५)

And no brick of black colour (which may be produced by the burning etc.) (55)

उदरदेशे कृष्णापि कृष्णंव । यथा सर्वो रोहित इत्यर्शेन देशरोहि-तापेक्षया तिह्रशेषण्यनम् ।

(शु॰ मी॰) पाकाधिकभे न न्यूनतया वा नीलवर्णाम्।

न लक्ष्माणम्पदच्यात् ॥ (५६)

And no brick is to be employed which has some mark (an impression of some foreign body, etc.) (56)

द्योपस्पकाले काष्ठपापासादिनाङ्किताम् । निमंध्येन सोहिनी पचनतीति सचनादिष्टकास्यतीयव्यतिरिक्तव्येतस्यावादिवसा प्रपि वर्जे-नीमा ।

## न स्वयमातृएरगाध्स्वयंचिताचुपबध्यात् । (५७)

In the citis where the svayamātṛṇṇā is used it is to be placed so as not to be covered (by a brick) (57)

तृतीयस्या स्थयमातृष्णाया प्रस्तारसमाप्ताबुपथेयत्वात् पूर्वयोरय धर्मः स्वयचितो स्वयमातृष्णावत्या चिताविष्टतया नापिदध्यात् । यथा सधौ प्रवित तथेष्टकामध्य ऽत्यर्थः ।

#### क्रव्यंत्रमाणमिष्टकानां जानो पञ्चमेन कारयेत ॥ (५८)

The fifth part of a janu (=6<sup>†</sup> angulis) is to be taken as the height of the bricks (so that the height of the whole citi with its five trastaras is equal to one tanu (=32 angulis) (58)

इष्टकाना गाहपत्यधिष्ण्येष्टकाभि सर्वासामपृथिषधानादिष्टका-प्रहत्साच्य ।

## प्रधेन नाकसदा पञ्चचोडानां च ॥ (५६)

The height of the nakasats and pancacodas is to be made with half that measure (31 angulis) (59)

#### पञ्चमार्धेन ।

यच्छोपपाकाभ्यां प्रतिह्नसेत पुरीपेर्ण तत्सपूरयेत्पुरीपस्यानियतपरि-माणत्यात् ॥ (६०)

That which is lost by the heat and the burning (from the right size of the bricks) is to be filled up with loose earth since for that no fixed size is prescribed (60)

बण्डोपपानाभ्यामुक्तत्रायत्वात्वालेन वा प्रतिह्रयेत उक्तप्रमाणा-देववे पुरोमेण तत्रपूर्वेत् । पुरोपस्यानियतविरमास्यत्वात् । विस्मा-स्प्रियनवचनाभावात् । न केवल विवरेष्वेत निम्नोन्तत्परिहारार्षे जाग्या-दिप्रमास्पाविरोपेन पुरोपोपपानम् ।

तस्मान्मांसेनेत्यर्थवादेन शोषपावास्या ह्नासवन्तनेन । उक्तानि प्रमा-स्मानि करस्मीनामेव नेष्टवानामित्युक्त भवति ।

# य्यापाममात्री भवतीति गाहंपत्यचितेविज्ञायते ॥ (६१)

It is of the measure of viasama this is the tradition for the construction of the Garhapatya-five (61) श्र तिरिति शेष:।

परिमण्डलेखेकेषाम् ॥ (६३)

According to others it has the form of a circle. (63)

पूर्ववत् । परिमण्डलपक्षे व्यायामार्थेन परिमण्डलकरराम् । तत्र चतुररत्यायामः।

# चतुरस्र भन्तधा विभज्य तिरञ्जी त्रेधा विभजेत् ॥ (६४)

Having divided the square (of Garhapatya) into seven parts (by lines running from the east to the west) one has to divide its breadth into three parts (64)

Thus the whole area at the Garhapatya is divided into twenty-one oblongs and the first layer of the cris is conrequently formed by twenty-one bricks placed in seven rows.

पूर्वापरेस्य सप्तघा विभागः । विभागद्वारेस्य करणान्युक्तानि भव-न्ति । तत्र द्वात्रिशवङ्गुलः भाषामः । दशतिलोनचतुर्दशाहगुल ब्यासमेकमेव करसम्

# ध्रपरस्मिन्प्रस्तार उदीचीरुपदधाति ॥ (६४)

' In the second layer the bricks are to be placed towards the north, (65)

For this layer the square is divided into twenty-one parts by seven lines running from the south towards the north and by three lines running from the cast towards the west. In the third and fifth layer the bricks are placed in the same manner as in the second.

In this way the "bhedas" (see above) are avoided throughout.

उदीचीरुदगायताः । म्रस्मारेव ध्यत्यासवचनादत्रापि भेदवर्जनं पशुधर्मत्व नाश्रयगोधमिति सूचितं भवति ।

# समचतुरस्राध्चेदुपदध्यात् ॥ (६६)

If one wishes to employ square-shaped bricks for the cits.

(66)

#### द्वितीयोऽष्याय.

इष्टका इति शेष: । स्रत्र ।

#### व्यायामचन्द्रेनेव्टकाः कारयेन्चतर्थेन ततीयेनेति ॥ (६७)

Then (three kinds of) bricks are to be made, with the sixth part, the fourth part and the third part of a vyayama (67)

The sides of these bricks have the length of sixteen, twenty four and thirty-two angulis respectively

पोडशाडगुलेनारिता हात्रिशदहुगुलेन । इतिरेवमर्थे ।

तासां नव प्रथमा द्वादश द्वितीया इति पूर्वस्मिग्प्रस्तार उपदया-ति ॥ (६८)

Out of these nine of the first kind and twelve of the second kind are to be employed for the first layer. (68)

The nine bricks of the first kind are arranged in a square in the midde of the Garhapatya and the twelve of the second kind surround this square

प्रवमाः प्रयमोक्ताः पोडवाङ्गुलाः । हितीया हितीयोक्ता मरस्त्यः । इतिशब्द समुज्वपायैः । धरीत्नद्वयसमयतुरस्रे प्रयमाउपदध्यात् । परिती हादशारस्त्यः । एव पशुषमस्य भवति ।

# पञ्च तृतीया पोडश प्रथमा इत्यपरस्मिन् ॥ (६६)

Five bricks of the third kind and sixteen of the first kind are employed for the second layer (69)

In each corner of the Garhapatya four bricks of the first kind form a small square, the five of the third kind are arranged between the four squares in the shape of a cross.

महाशिक्ष वतस्र । मध्य एका। एव पञ्च तृतीयाः । यत्रखु सक्तोषु चतस्रस्वतस्रस्वपुरसर्शनाः योडशः प्रयमाः । एव भेदवर्तन पशुपर्मत्व प सिध्यति ।

परिमण्डलायां यावरसंभवेतावस्समचतुरस्रं दृत्वा सन्नवधा विम-जेत ॥ (७०) When the Garhapatya is circular, a square as large as possible is to be drawn in it and this square to be divided into nine parts (squares) (70)

Two diameters standing at right angles on each other are drawn in the circle and their end points joined by four lines these are the sides of the largest possible square. In the first layer the corners of the square point towards, the north east, the north west, etc.

ग्रमंथ्यागामेन मण्डल परिलिसेदित्युक्तम् । तत्र यावत्प्रमाण् समचतु-रस्र कृत्वा तन्त्रवा विभजेत् । संत्रमन्यूनागितिरक्तं मण्डलमध्ये सभवित । तावत्प्रमाण् समचतुरक्तं कृत्वावान्तरिद्धं यया स्रक्तयस्त्रया विष्कम्मार्धन् विकरण्याय्यव्यवसुनेन चतुर्तित्वोनेन समचतुरस्र कृत्वा तच्चतुरस्र -नवषा विभजेत् ।

# प्रधीधस्त्रिया त्रियेति ॥ (७१)

The parts of the circumference of the circle, i.e., the 3°gments adjoining the four sides of the square are to be divided
into three parts each (71)

प्रियस्ति प्रधि । प्रियस्तकस्यस्य । तास्त्रे ना विभजेत् । इतिरेव-मित्यम् । एवमेकाविशति सपवन्त इत्यम् । जानो पञ्चमभ्रमाणित्सेम् व्यायाभिष्ककम्परिमण्डलक्षेत्र कृष्णित्याणिकेके मार्गण विभजेवित्या-चार्यस्य पता । यरिणविद्य कर्रणिरिष्टकाः कृषेन्ति । वीणि करणानि । सम्बतुरस्त प्रिमम्ब्य प्रध्यतमिति । सम्बतुरस्त इतितरत्यहणुत सेकवि स्रतितिल्यु प्रसिम्ध्यमपाय्वमान्यो प्रमाणिमेनदेव । तिर्यद्मान्यौ द्यातिली-नत्योदक्षाद्गुले । एकः पास्यम्ककः घर्मुरिस्तत्येत् । ययाद्गुलिहद्विद्यतिलाः सरमाण् भवति । प्रध्यन्त तु क्रिक्तणम् । तस्यपि चतुरस्वदेकः पास्यम् । प्रपर् पास्व नयोददाहर्गुक दयक्तिकोनम् । प्रमिचक तिलहयोनमन्यस्म । धनुरित्व ससेत्। ययाङगुलि सस्वविद्यतितिलास्य सरो भवति ।

प्रयमे प्रस्तारे चतुरस्रक्तीरवान्तरदिक्षु सपादयेत् ।

# भपर प्रस्तार तथोपदध्याद्यया प्रध्यनोकेषु स्नक्तयो भवन्ति ॥ (७२)

The second layer is to be placed in that way that the corners of the quare are situated in the middle of the pradhis (of the first layer by shifting the position of the bricks in the des



cribed manner the bhedas are avoided The corners of the square are turned towards the east the north etc (72)

# प्रध्यनीकेषु प्रधिमध्येषु चतुरस्रस्रक्तयो भवन्ति । महादिक्ष्वित्यय ।

# धिष्ण्या एकचितीकाश्चतुरस्रा परिमण्डला वा॥ (०३)

The dhisnya fires have one layer only they are either square shaped or circular (73)

एर वितीका एकप्रस्तारा । एकवितीयत्व प्राप्तस्य पुनर्ववन प्रयो-जन पश्चभं गरिम्रहार्थम् । ततक्व लण्डाभित्यादि प्रतिपधोऽप्याध्ययणीय । वतुरसा परिमण्डला वा । धिष्याना द्विप्रदिशो विद्यम्म इति ववनात् । मानाधारस्य क्षत्रस्यारत्निविक्सम्यपरिण्यङ्गलान्यच्छ चतुरस्मास्यादिना चतुरस्मकरणम् । तत्र चतुरस्म रण्येकविवातिरङ्गुलयो नव तिलाह्व ।

# तेषामाग्नीध्रीय नवधा विभज्यैकस्या स्थानेऽइमानमपदध्यातु ॥ (७४)

Among those (the dhisnya fires) the agnidhraya is to be divided into nine parts and instead of one brick a stone to be placed (74)

When the agnidhriya is square shaped it is divided into nine small squa es and the square in the centre covered with a stone instead of a brick when it is circular a round stone of eight angulis diameter is placed in the centre of the circle the remaining area of which is divided into eight equal parts

तेषा घिष्ण्याना मध्य आग्नीधीय नवषा विभज्य मध्ये दिवो निहित्र पृष्टिनरक्षेति लिङ्गा मध्यमागुड्द्य तत्वमाणमक्ष्मानपुष्वाय पुरस्तादारक्ष्मेतप्रभिष्णवानम् । एतालामेक करणम् । विभावभानेन करणान्युपदिष्टानीति वेदितस्य सर्वत्र । गरिमण्डलपक्षञ्चपुर्विष्कान्ति । परिमण्डलपक्षञ्चानि निष्याय परित समण्डण्या विभजेत् । एव भूमीन विद्वेद्दका कारयेत् । तत्र बाह्यफलक बहिवकम् । अभ्यन्तरफलकमातन् वक्षम् ।

द्मय होर्तुघिरण्य नवधा विभज्य पूर्वा∪स्त्रिभागानेकक ≩ेघा विभ-जेत्।। (७५)

Then the dhigh; a of the hotar is divided into nine parts and the three eastern parts into two parts each (75)

This is the rule for the square shaped dhighya, according to the commentary the circular one has to be divided into twelve equal parts.

प्रथसन्द उपपानकममनुबद्दति नेष्टकाकरण्यकमम् । पूर्वीन पूर्वरी-तिस्यान्। द्वथा । प्रष्टाङ्गुलदीर्घान् चतुरङ्गुलन्यासान् । तासामेक करणम् । इतरासामागीद्यीयवत् । एव द्वादश होत्रीय उपदयानीरपुक्त भवति । मण्डलपक्षे द्वादशघा समश प्रतिविभाग । तत्र बाह्यफलक धन्यंत्रम् । अभ्यन्तर प्रदेशशून्यमेव । मण्डलपक्षे सर्वत्र भूमौ लिखित्वेष्टका कार-येत ।

धयेतरान्नवथा नवषा विभन्य मध्यमपूर्वी हो भागो समस्येत्।।
(७६)

The other dhigges are then divided into nine parts (squares) each and the part lying in the centre combined with the eastern part (with the part situated to the east of the centre part eight bricks are therefore required for these dhisnys if they are circular they are divided into eight equal parts) (76)

इतरा-प्रशास्तृप्रभृती-पञ्च विष्ण्यान्तवमा नवमा विभज्य द्वितीय-तृतीयरीत्योमध्यमी भाषी समस्येत् एकीकुर्यादित्ययं । तासामेकैकं कररा-मण्टाड्गुलव्यास पोडशाङ्गुलदोधंम् । उत्त रासामाग्नीध्नीयवत् । एव वि-ष्ण्या अप्टेप्टका भवन्ति । मण्डलपक्षे त् समप्रविभागः ।

धय मार्जालीय त्रेषा विभज्य पूर्वापरी भागी पञ्चषा विभ-जेतु। (७७)

Then the mārjāliyā fire is divided into three parts (by lines drawn from the south towards the north) of these three parts the eastern part and the western part are again divided into five parts together (ie the eastern part is divided into two and the western part into three parts) (77)

The Marjaliya when circular, is divided into six equal parts

दक्षिणोत्तरेण त्रेघा विभज्य पूर्व द्वेधाष्टाङ्गुलब्यास द्वादशाङ्गुसदीर्पं विभजेत् ।

तयोरेक करणम् । घ्रपर त्रेषा विभजेत् । तासामाग्नीध्रीयवदेक कर-णम् । मध्यमस्य षिष्ण्यायाममध्टाङ्गुलव्यासमेकं करणम् । मण्डले तु समश पोडा विभाग । एव विष्ण्याना चतुरस्रपक्षे पञ्च करणानि । बण्टाडगुलस्म चतुरस्रपेकम् । तेन द्विपञ्चाशदिष्टका । श्रष्टाइगुलदीर्घं चतुरहगुलक्यास द्वितीयम् । तेन पिडण्टका । पोडशाइगुलदीर्घंमण्टाइगुलक्यास तृतीयमेकम् । तेन पण्डण्यास द्वाराइगुलदीर्घं चतुर्यम् । तेन ह । विष्णयदीध- मण्टाइगुलक्यासमेक पञ्चमम् । तेनेका । एव समस्ता पटपिट्टिष्टका । मण्डलपक्ष आगनीद्यीयदीर्घेन्द्रपट्टिक्टका । स्वत्तार्वे आगनीद्यीयदीर्घेन्द्रपट्टिक्टकमार्जालीयाना चरवारि करणानीष्ट- कार्स्व द्वट्ट्या ।

#### उख्यभस्मना सध्मुज्येष्टका कारयेदिति ॥ (७८)

He (the sacrificer) is to make the bricks having mixed them with a hes from the ukhā (see Indische Siudien XIII 219 (f f) (78)

च्हयभस्मना सस्ज्येष्टका कारवेदिति शाखान्तरीययचनमस्ति । सवस्तरमुख्य विभर्तीति सवस्सरभृद्यजमान । एतदुरयभस्मना सस्ज्येष्ट-काकरणम् ।

# सबस्सरभृत एवंतदुपपद्यते न रात्रिभृत ॥ (७६)

This rule is meant only for him whose diki2 lasts a year (or according to the commentator longer than a month literally he who carries the ukha during that time) not for him whose diki2 lasts a (smaller) number of nights (79)

रात्रिता होन तिस्रो रात्रीर्वेक्षित स्वादित्मादिरात्रित्तव्येन विहितदी-क्षाकत्या सहयन्ते । विद्याद विषयेनीयु दोसाव त्येषु प्रदूतस्य नोपपतते । सन-सरदाब्दोऽपिमासादिकत्यस्योपस्राणम् । तावन्मात्रेणापि वासेनेध्टवा-करणस्य त्रवपत्यात् । तत्वरत्याद्वास्यस्य ।।

# एवमस्य मन्त्रवती चितिवनुष्ति ॥ (८०)

In this manner (by proceeding according to \$ 77) the sacrificer makes the whole constructed of the agni to participate in the mantras (for the ukhā is made with mantras) (80)

श्रस्य यज्ञमानस्य मन्त्रेण् कृतायामुखाया मन्त्रेण मस्कृतस्योग्यस्य भरमना समुष्टत्वादिष्टवावन्धिनमन्त्रवनीति ।

# धन्दरिचत त्रियाहस्रस्य परस्ताद्विन्वीत ॥ (८१)

After having constructed the agni consisting of three thousand bricks (i.e. after having constructed the agni for the third time on which occasion the number of three thousand bricks is prescribed) the sacrificer is to construct the chandascit is an agni consisting as it were of maniras instead of istakas. The shape of the agni is driwn on the ground and then the whole ceremony of the agnicayana gone through but instead of placing bricks on the ground the sacrificer only touches the places on which they would be placed and mutters at the same time the appropriate maniras) (61)

छन्दास्येव चीयन्त इति छुन्दिचन् । न तु छन्दोभिदचीयतः इति । क्वे छुन्दिच्यत्र बचवाहृतिरागच्छित जुहीत्येव तप्राय यदन्यदाहृतिय्य शारीरवयजुरेवित तप्र देशे जपेदिति वचनात् । तत्र शारीरविद्यक्तम् । किया समित्व व्याप्त विश्व सार्व यदन्यदाहृत्व । क्ष्मित्ते चार्गित विहरेदिनास्त्रपाणीति द्यापेदित्युक्तम् । तप्र मिनुयादिन्त पक्षपुच्छादिविभागेन स्वपाण द्यापेदिद्यकास्पाण्यपॅट्य- मापायेद्यकास्पाणि तत्त्वदेशे यथास्थान लिखित्या गुल्पेट्यकासूपधान- मन्त्र जपेदित्यय । तस्माच्छन्दास्य वर्षायन्त इति छन्दिच्य । त्रिया- हस्तस्य परस्ताचिन्त्योन । वाह्मणक्रमालु पूर्वानुष्ठानम् । तस्माच्य्र येत- इत्तस्य परस्ताचिन्त्योन । वाह्मणक्रमालु पूर्वानुष्ठानम् । तस्माच्य्र येत- चित्र प्रकृतित्यादित्यपिन् प्रत्यानिक्तियादित्यपिन प्रत्यानिक्तियादित्यपिन प्रत्यानिक । वाह्मणक्रमालु पूर्वानुष्ठानम् । तस्माच्य्र येत- चित्रवेव विहत्येत्यपिन प्रयाहस्यप्त चार्वेव विहत्येत्यविक्तियादस्य परस्ताचिन्त्यादस्य परस्ताचिन्त्य विष्य विषयित्यस्य विद्यवेव विहत्येत्व विक्रते- स्वयविमिति गम्यते । वक्तमथ साधियत् हेत्यमह ।

तया हि साहस्र चिन्चीत प्रथम चिन्चान द्विपाहस्र चिन्चीत द्वि-तीय चिन्चान निपाहस्र चिन्चीत सुतीय चिन्चान इति आनुष्टमादिक्रमे-णाम्नाताना साहस्रादीना प्रथमादिभावेन त्रिपाहस्रानन्तर्यस्थैव युक्तस्यात् । नन् त्रिपाहस्रानरगरमि छन्दिश्चतेरनुष्ठान न प्राप्नोति । जानुद्दश्ना चा भीवदक्ता वा कार्यो इति परिमाणस्यानन्तरानुष्ठेष्ठेष्विष ममह्वादिति चेत्। भ्रिनिन्दक्वछुन्दिह्वदाभ्नानमिहुमा ? न, जानुद्दश्ना वेत्यादिनियमस्य तिर्दन्तरापरिमाणक क्रादिविययस्वात् । यदि स्थेनवित्येव त्रियाहस्रपर्यत्तमनु-ष्ठानमङ्गोक्रियते तदा श्मधानचमनस्य नाभिदम्न द्विपाहस्य थाइगोष्टस्य धर्मोपदेशो विश्व स्थात् यदि नामिदम्न पुरस्तात् जानुद्दश्न पश्चात् इत्यादिस्य स्थान्तरम्वस्य नामिदम्न तुरस्तात् जानुद्दश्न पश्चात् इत्यादिस्य स्थान्तरम्वस्य न्यानुस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तर्यस्य परस्ताच्याच्याच्यान्तर्यस्य स्थान्तरम्य स्थान्तरम्य स्थान्तरम्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तरस्य परस्ताच्याच्यान्तर्यस्य स्थान्तरम्य स्थान्तर्यस्य स्थान्तरम्यस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स्यानस्य स्थानस्य स

#### कामविवेकात ॥ (८२)

Since there is a difference in the wish (the object which the sacrificer wishes to obtain) (82)

# फरुभेदारकाम्यस्वात्परस्तादेवेत्यर्थे ।

According to another opinion adopted by the Sulba mimā nisā and mentioned in Dvārakanātha Yajvan s commentary on the following Sutra we have to separate kāmavivekāt and to trans late what shape (does the chandascit take)? As no distinguish ing rule is given for it its shape is etc (Sutra (83)

# तस्य रूपण्डयेनाकृतिर्भवतीनि प्रकृतित्वात् ॥ (६३)

The shape of the chandaicst is the shape of a falcon since the falcon cits is the type for all cits (83)

तत्र मन्त्रस्यमात्रत्वेऽगीध्व्कारूपाणि दर्यमेदित्युतन्त्रात् । माहत्य-वेहााया प्रकृतित्वाच्छपे नाष्ट्रिविमेवतीति । धन्ते त्वाहु । छव्यस्तित् निपा-हस्यस्य परस्ताश्चित्रवेत । सम् । छव्यस्त्रत्वामात्रवत् दति सेष । स्वविवेवात् साहतैरनुत्त्वात् । विवित्येयमिति वचनामात्रादित्यपे । तस्य रूप दयेनाष्ट्रविभवनीति । प्रदृतित्वात् । दितारणः परिभाषातमाप्यर्षे ।

(द्यु॰ मी॰) धःदिश्वरशामात्रतिमाश्यम्तीति पुन्धति वामिति । उत्तरमाह् भविषेकादिति । श्रृनावात्रतिविशेषस्मानिर्धारणात् प्रप्रतिमे-वाश्यवत्यम्

हीनाभटात्मजेनेत्य द्वारनानाययज्यना । द्वितीयो स्याष्ट्रनोऽध्यायस्त्वनीना धर्मवाचन ॥

# तृतीयोऽध्यायः

ष्माबेऽध्याये सामान्येन सर्वेशेत्रपरणमुक्तम् । द्वितीयेऽध्यायेऽन्नोनाम-विरोपेण परिभाषा कविता । छन्दश्चितदचयनं विदोपाभावात्परिभाषासूत्रम् । इदानीमन्त्रीना सर्वेषामाकृतिविदोपं विवहयनाह् ।

ग्रय वै भवति इयेनचितं चिन्वीत सुवर्गकाम इति ।। (१)

There now we have the following injunction: He who desires heaven is to construct the alter in the form of a falcon. (1)

श्येन इव चित् श्येनचित्।

काकृतिद्वं विघ्यम् ॥ (२)

Two different forms of the falcon construction may be taken. (2)

प्रतिज्ञातस्य श्येनस्य रूपहैविध्यम् । श्रस्तीति याक्यशेषः । तदेव दर्शेवति ।

चतुरस्रात्मा ॥ (३)

The one is that the body of which is square. (3)

भाकृतिसंहितो वहुबीहिः । चतुरसः आत्मा यस्म स चतुरसात्मा इयेनचित् । प्रथवा चतुरसः भ्रात्मा क्येनचित इति वाक्चशेषः ।

स्येनाङ्गतिञ्च ॥ (४)

The other is that which has the real shape of a falcon.

द्येनस्येवाकृतिर्यस्थेति स्येनाकृतिः । कारणमाह ।

विशायते ॥ (५)

For there is tradition for it. (5)

धृतिः । अवगम्यते । साच धृतिः कि बाह्यसमहोस्विन्मन्य इति वत्राह ।

# उभयं बाहाराम् ॥ (६)

Both passages are Brahmana, (6)

भवतीति वाक्यशेषः। उभयं वाक्यं वाक्यं वाक्यं वाक्यं वात्र्यं दाश-स्यमा विज्ञायते । प्र सप्तमुमृतधीतिमवर्त्या इति शुन इत्याविवन्मन्त्र इत्ययंः। चतुरसारमस्वे ब्राह्मणिङ्गमुदाहरति ।

पञ्च दक्षिमायाण्य्रोध्यामुपदधाति पञ्चोत्तरस्यां वस्तो वय इति दक्षिमोण्स उपदधाति वृष्टिमबंग इत्युत्तरे व्याघो वय इति बक्षिमोपस उप-दधाति तिण्डो वय इत्युत्तरे पदयो वय इति मध्य इति च ॥ (७)

Six (bricks) he places in the south-western corner, etc.

तत्रीसधोण्यादिशब्दानां चतुरस्रक्ष्येनस्यैव मुख्यत्वादिति भावः । भ्रय द्येनाकृतिब्राह्मणमुदाहरति ।

# क्षयापरं वयसां वा एए प्रतिमया चीयते यदग्निरिति ॥ (८)

And the other passage is: agni in truth is constructed after the image of the birds. (8)

ववसां पक्षिणां प्रतिमया प्रतिविम्बेन यः प्रतिज्ञातोऽग्निः स एषः पृक्षिणामाकृतिप्रतिमया रूपेण् चीयत इत्ययः । प्राह्मणे प्रतिमयेति श्रुत-त्वाहिक तण्डहिट्योत्राववयवयुक्तेन । नेत्याह ।-

# जत्पततां छायपेत्पर्यः ॥ (E)

The meaning of that is: the agni is to be constructed after the shadow of birds when flying up. (9)

इति ब्राह्मणे ब्रुतस्य प्रतिमाशब्दस्यार्थं इत्यर्थः।

श्रय चतुरस्राणाममध्यन्तीनां पूर्वोदाहराणेन गोण्यावृत्या श्रोण्यस-सहितात्मसंभवाद्यतुरसं निवयमं ब्राह्मणान्तरमुदाहरति ।

समञ्जूरस्नाभिर्शान विग्यीत दैय्यस्य च मानुपस्य च व्याबुत्या इति मेत्रायणीयत्राह्मणम् ॥ (१०)

"He is to construct the agni with square bricks for the separation of what is divine and what is human" thus the brakmapa of the Maitrayaniyas teaches. (The bricks used for worldly rurposes, the construction of palaces, etc. have usually the shape of oblones). (10) समनतुरसाभिरिष्टवाभिभीन्व स्नीविच सीवे प्रायत चतुरसार भिर्मत्यतस्वाभिषे प्रासादाय विचाते तस्माद्देव्यस्य मानुपरमं च व्या-तृत्ये समनतुरसाभिरेव विम्बीतेति बाह्यपस्यापे । तमचतुरसाभिरेव स्वेनाकृते वर्तम्यवयस्वास्यमचत्रसायेता स्विदास्य प्राह्मणस्य ।

## तस्येप्टका कारयेञ्चतुर्येन पञ्चमेन पच्छेन दशमेनेति ॥ (११)

The bricks for this (agni constructed with square bricks) are to be made with the fourth part the fifth part the sixth part and the tenth part (of a purusa). Thus we get four classes of square bricks the sides of which are=30 angulis 24 ang 20 ang 12 ang (11)

तस्य चतुरस्वस्वेतियतः पुरुषस्य चतुर्वेत विदादहपुलेन पुरुषक्षेत्रवर्गस्य पोद्यपा विभागः । पञ्चिन भ्रदितनाः पुरुषक्षेत्रवर्णस्य पञ्चविद्यो भागः । पप्छेतः पुरुषस्य विद्यास्युलेन पुरुषक्षेत्रस्य पट्विद्यादाः ।
दयभेन प्रविद्येत पुरुषक्षेत्रस्य शताशः । इतिकरणः वरणसमाप्त्ययं ।
प्रव चल्लारि वरणानि । प्रयमेन पण्णवित्रिर्ट्याः । द्वितायेन दयाधिकः
पद्धतम् । तृतीयेन चतुर्षिद्याणिकः ततहृद्यम् । चतुर्येन पट्टि । तत्र चोडानाकसदस्वतस्य पञ्चस्य पट्षद्वभागीया ।

# द्यवाग्नि विमिमीते ॥ (१२)

Then the area for the agni is measured out (12)

उध्यमसमा सस्योध्यमः कारवेदिनि वचनाहोस्तिस्येष्यमः कुत्तानन्य वीधात्पवित्रकोर्गनं विभिन्नीते। राजिभरणपद्ये ग्रानिवमाने न वीवादित्वाणाः। अवानि विभिन्नीत रति यशास्ति तत्रावधान्यस्याय-भवे। मातककारमाहः।

# याबान्युरुप अर्ध्वबाहुस्तावदन्तराले वेस्मीहिन्छ्द्रे करोति ॥ (१३)

Two marks are cut on a cane at a distance equal to the beight of a man with uplifted arms (13)

यावत्प्रमाण पुरवो यजमान कल्वेसहु, स्रवेन लीकिनम्स्य उक्तो मवित यजमानारिनना परिभाषिक पञ्चारित । इटकाकरणे य पुरव परिगृहीततेनामि विभिमीते । तावदन्तराते पूरपमानान्तराजे ययोज्दिदयोस्ते त्योक्ते । प्रमाणात्किचित्रतिरिक्ताे वेस् परिगृह्य पृष्य-प्रमाणमन्त्रपत्र यथा भवित तथान्त्योन्छद्रे करोति। तत्र छिद्राभ्यन्त-राषंमो पुरुपप्रमाणे ज्वामी

#### मध्ये तृतीयम् ॥ (१४)

A third cut is to be made in the middle (between the two first marks). (14)

करोतीति शेषः।

### यदमत्र स्वन्द्यया करोति तदिह वेखुना करोति ।। (१५)

What there is done with a cord, is to be done here with the cane. (15)

i e., in the measurement of the agniketra the case has to be used throughout instead of the cord used in other cases

ग्रमुत्र क्षेत्रकरण उभवतः पासस्यानीयेऽन्त्ये छिद्रे मध्यछिद्रे सक्षणस्यानीयम्।

#### सस्यातमा ॥ (१६)

The body of the syena (wings and tail excluded)— (16) प्रधानावययस्वारपक्षपुण्छव्यतिरिक्तांश मारमेत्युष्यते ।

#### समचतुरस्रश्चत्वारः पुरुषाः ।। (१७)

ıs a square consisting of four square-purusas. (17) भारमनः प्रमास्त्रं द्विपुरुषप्रमाणकरणीकसमचतूरस्रमित्ययः।

पक्षः समचतुरस्रः पुरुषः ॥ (१५)

The (southern) wing is one square-puruja (18) दक्षिण पक्ष. पुरुपप्रमाणकरणीकः समचतुरस्रः । स्रात्ममध्येन पक्षमृत्रमध्यस्यानम् ।

स तु दक्षि एतोऽरहिनना द्वाधीयान् ॥ (१६)

But it (the wing) is to be lengthened by one aralni(24 ang) on its southern side. (19)

स पक्षः दक्षिणान्ते पृष्टपमात्रायामेनारस्तिना द्वाघीयान् । दीर्घतरः । दक्षिणोत्तरेण पदरस्तिरित्यर्थः ।

#### एतेनोत्तरपक्षो व्याल्यातः ॥ (२०)

Thereby the northern wing is explained (i.e., it has the same dimensions). (20)

समबतुरसाभिरिष्टमाभिर्मानुष सोक्रिक स्रोके घायत चतुरस्ना-भिरानियतस्माभिर्वा प्रासादाय क्रियन्ते तस्मादृदैव्यस्य मानुषरश्च व ब्या-कृर्वं समबतुरस्नाभिरेव विश्वीतेति ब्राह्मणस्यार्थः । समबतुरस्नाभिरेव श्येनाकृते वर्तुमदाव्यत्वासमबतुरस्नार्यता सिद्धास्य ब्राह्मणस्य ।

#### तस्येष्टवा कारयेञ्चतुर्थेन पञ्चमेन पष्ठेन दशमेनेति ॥ (११)

The bricks for this (agai constructed with square bricks) are to be made with the fourth part the fifth part, the sixth part and the tenth part (of a puritia). Thus we get four classes of square bricks the sides of which are=30 angulis 24 ang. 20 ang. 12 ang. (11)

सस्य नतुरस्रश्येनचित पुरुपस्य चतुर्येन रिशवहणुसेन पुरुपक्षेत्र-वर्गस्य पोडवाया विभाग । यञ्चमेन अर्यातना पुरुपक्षेत्रवर्गस्य पञ्च-विशो भाग । पर्छेन पुरुपस्य विश्वस्वरुपुतेन पुरुपक्षेत्रस्य पट्षिश्वाव्य । दश्येन प्रदिसेन पुरुपक्षेत्रस्य सतासः । इतिकरणः करणतमाध्यर्थः । एवं चत्वारि करणानि । प्रयमेन पण्चवितिरिस्टकाः । द्वितायेन दशाधिक पट्सवम् । वृत्वीयेन चतुर्हित्वाधिक सतद्वस्य । चतुर्येन पण्टि । तत्र चीडा-नाकसदस्यतस्य पञ्चस्य पट्पद्भागीया ।

#### धयाग्नि विमिमीते ॥ (१२)

Then the area for the agns is measured out. (12)

ज्ययभसमा समुज्येण्डमा कारमेरिन वश्नाष्ट्रीक्षितस्येण्डमा कृत्वानन्य दोक्षात्यविवकेर्तान विभिन्नीते । रात्रिभरणपक्षे समितिसानि न दोक्षादिलक्षणा । अवान्ति विभिन्नीत इति यत्रास्ति तत्रावद्यस्यय-मर्पः । मानप्रकारशह ।

## याचान्पुरुष कथ्वैबाहुरतावदन्तराले वेएगेडिन्छद्रे करोति ॥ (१३)

Two marks are cut on a cane at a distance equal to the height of a man with uplifted arms (13)

यावसमाण पुरसो वजमान कार्यवाहः मनेन नीकिकपुरा उक्ती मवित यावसमाण पुरसो वजमान कार्यवाहः मनेन नीकिकपुरा उक्ती मवित यावसमारितः। इस्टकाकरण्ये यः पुरस पित्तृहीतस्त्रीमानि विमिनीते। तावदन्तराने पुरमात्रान्तराने प्रयोज्द्रियोस्ते तथोक्तं। प्रमाणाहिकविद्यतिरक्तं वेणु परिपृद्ध पृष्य-प्रमाणनव्याल यथा भवित तथान्त्रयोच्छित्रे करोति। तत्र द्विद्राध्यन्तरासे प्रयोगिष्टिक वित्रास्त्रान्त्र

#### मध्ये तृतीयम् ॥ (१४)

A third cut is to be made in the middle (between the two first marks). (14)

करोतीति शेष:।

#### यदमुत्र स्पन्दाया करोति तदिह घेशाना करोति ॥ (१५)

What there is done with a cord, is to be done here with the case (15)

te. in the measurement of the agnikitra the cone has to be used throughout instead of the cord used in other cases,

अमुत्र क्षेत्रकरण उभवतः पादान्यानीवैक्त्ये छित्रे गध्यछिषे अक्षणस्यानीयम्।

#### त्तस्यात्मा ।। (१६)

The body of the syena (wings and tail excluded)— (15) अधानावयवत्वात्वश्युष्टहस्यतिरिक्तांवा ग्रारीरपुष्यते ।

#### समचतुरस्रःचत्यारः पुष्याः ॥ (१७)

is a square consisting of four square-purusas. (17) भारमनः प्रमास् द्विपुरतप्रमाणक्रकीवसाम्बनुरस्मित्यर्थः।

#### पक्ष. समचतुरलः पुरुषः ॥ (१८)

The (southern) wing is one square-puruse (18) दक्षिण पदा, पुरुपप्रमाण्य लोगः समयतुरस्रः । भारममध्येन प्रश्नमुमस्यसधानम् ।

#### स सु दक्षि शतोऽरहिमना द्वाधीयान् ॥ (१६)

But it (the wing) is to be lengthened by one araini (24 and ) on its southern side (19)

स पदाः दक्षिणान्ते पुरपमात्राणमेनारस्तिना द्वामीवात् । दीभंतरः । दक्षिणीत्तरेण धटरहिनरिस्यमे- ।

#### एतेनोत्तरपक्षी स्वास्थातः ॥ (२०)

Thereby the northern wing is explained (i.e., it has the same dimensions) (20)

प्रनुपहित क्षेत्र पङ्भागीयाभिः पष्टेनेत्युक्ते । तत्र पञ्चमीभ्यो दक्षिण्तो द्वादण । बतुर्यीभ्य उत्तरत पङ्भिरेकारीति । एवमप्टादश । एव पक्षे चर्तास्त्रप्रास्टिका ।

#### एतेनोत्तरः पक्षो व्याख्यात ॥ (२८)

Thereby the northern wing is explained (i.e., it is to be covered with bricks in the same way as the southern wing) (28)

एतेनोपवानप्रकारेण । पक्षाग्राद्दक्षिणतः पुरुपतृतीयवेलामामिन स्याद्युहनीयम् ।

## पूर्वापरयोः पुच्छपाव्वयोक्ष्यतुर्भागोया उपदृश्यातु ॥ (२६)

On the eastern and the western side of the tail bricks are to be placed the side of which is equal to the fourth part of a puruja=30 angulis. They form two rows of four bricks each (29)

पुरुष्ठस्य पूर्वपश्चिमान्तयोश्चतस्रश्चतस्र ।

दक्षिगोत्तरयोः पादेव्टकाः ॥ (३०)

On the southern and the northern side (two rows of) quatter bricks are to be placed (six bricks in each row) (30)

पार्श्वमीरिस्येव सामर्थ्यात् पड्मि पड्मि ।

द्येवमध्नि पञ्चमभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (३१)

The remainder of the agni is to be covered with bricks the side of which is equal to the fifth of a puriss (31)

The remainder of the agnith at part for which the bricks have not yet been mentioned, comprises the middle part of the tail and the whole diman The latter requires one hundred paikams the former is covered with twelve.

पुच्छस्य मध्यमी साग आहमा च दीप ।

एव द्विशत प्रस्तार. ॥ (३२)

This is one layer of two hundred bricks (32)

Thirty-four in each wing hundred in the aiman thirty-two in the tall

सक्षयिक्षणान्तादारम्योत्तरतो ऽरतिद्वद्वे उतीते पक्षपविषमपार्वं उदी-व्यक्तिसः परुठ्यस्तत पुरस्ताद्वक्षिणोत्तरे हे हे द्विपरे चतुर्व्यो । तत-स्तिसः पश्च । तती हे द्विपरे । तत्र पृवंपार्क्ये तिसः परुठ्य । इतिप्रे -मितव्ये । एवमेता विपर्वस्वीयदस्यादित्यर्वः ।

तथोत्तरे ॥ (३४)

In the same way the bricks are to be placed in the northern wing (35)

पक्ष उपदम्यादिति शेषः।

दक्षिण्स्याध् श्रोण्यां नव पष्टचक्चतुरस्रकृताः ॥ (३६)

In the south west cotner of the atman nine saithis are placed, arranged in a square (36)

म्रात्मनो दक्षिणस्मा श्रोण्या पछचङ्गुलपरिमित समचतुरस्रं क्षेत्रं परिगृह्य तन नव पछच उपवेगा ।

तथोत्तरस्वाम् ॥ (३७)

The same is to be done in the north-west corner of the aiman (37)

आत्मश्रोण्या नव पष्ठचरचतुरस्रकृता इत्यर्थः ।

नव नव परठयो हे हे हिपदे इति दक्षिणादधसादोसरादधसाहिपर्या समुपद प्यात् ॥ (३६)

Place nine sathis and two dripadas (caturths) by turns, beginning from the south east corner of the atman until you have reached the north east corner. (38)

Two squares of nine saishis each, corresponding to the squares in the fronts cover the two east corners, at the south-side of the north-east square, and the north-side of the south eastern square two caturities are placed and between these caturities again a square of nine saiths.

प्राप्तनि दशिसासे एट्यहणुनपरिभित्न समयतुरक्षं क्षेत्र परिष्ठस्य तप्त मन पट्या । तत्र उत्तरेस पूर्वांदर् हे द्विष्टे । तत्र उत्तरेस पूर्वान्तव पट्या । तत्रो है दिखरे । तत्र उत्तरासे नव पट्याः । इतिरैतमिरवर्षे । एव दक्षिससासरम्योत्तरासाद्विषयंस्तोवस्थात् ।

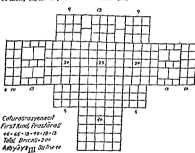
#### शेषमप्ति पञ्चमभागीयाभि प्रच्छादयेत् ॥ (३६)

The remainder of the agni is to be covered with bricks the side of which is equal to the fifth of a purusa (39)

The remainder consists in this case of the middle part of the atman both ends of both wings and the tail, and all of which together require one hundred and twenty five nancamis

#### एव द्विञत प्रस्तारो व्यत्यास चिनुयाद्यावत प्रस्ताराधित्वकीर्षेत् ॥ (४०)

This is again a layer of two hundred bricks, employ in the construction of the agni the two described layers by turns for as many layers as you wish to make (40)



The third layer is atranged in the same manner as the first the fourth in the same manner as the second and so on A comparison of the sketches of the two layers will show that the bricks of the second prastara cover the interstices between the bricks of the first prastara throughout and that the bhedas are thus woulded.

साहस्रे प्रथम प्रस्तारस्त्रिरावर्तते । द्विपाहस्रे प्रथमद्वितीयौ पञ्च पञ्च । त्रिपाहस्रे प्रथम प्रस्तार घष्टकृत्य ।

ध्रयापरः ॥ (४१)

Now another kind (of the caturasrasyenacit) will be described (41)

चतुरस्रस्येनचितोश्रयः प्रकार उच्यत इति शेषः । प्रस्मदृबाह्यः स्मलङ्गानुतारेस्मित्वतरूपाध्यमगप्रकारा वक्ष्यन्त इत्यर्थः । तत्र करे-स्मानि ।

## रुवस्य पञ्चम्यः ॥ (४२)

Bricks are to be made the side of which is equal in length to the fifth part of a purusa—one aratin=twenty-four angulis (42)

सर्वतोऽरत्निमात्राः ।

## ता एवैकतोऽध्यर्थाः॥ (४३)

Then bricks which are longer on one side by a half (i.e. oblong bricks of thirty six angulis by twenty-four angulis). (43)

उक्ता एव पञ्चम्य । एकतः एकपाद्यंतः । श्ररत्नितियंद्दमानीका स्त्रिः, प्रादेशपाद्यंमानीका इति यावत् ।

## तासामध्याः ॥ (४४)

Then bricks equal to the half of the pancamis (1 e. ob longs of twenty-four angulis by twelve angulis) (44)

तासा पञ्चमीना । द्वादशाङ्गुलब्यासा. । प्ररहिनदीर्घाः ।

#### पाद्याश्च ॥ (४५)

And bricks which are equal to a quarter of a palicami (squares of twelve by twelve) (45)

ग्रवंतः प्रादेशाः। एव चत्वारि वार्त्णानि । प्रयमेन दशाधिकमध्ट-शतमिष्टकाः। द्वितीयेन पट्निशत्। शृतीयेन चत्यारिराज्यतम्। चतुर्येन चतुर्दशः। एवं सहस्रम्। तत्र चीडानास्तर अप्टो एक्वम्यो द्वे वर्षेप्टके।

## उपघाने ॥ (४६)

When the bricks are placed— (46) अस्तिमानव्यापार इत्यपैः ।

#### पूर्वापरयोः पक्षपाद्वयोरधेंघ्टका उदीचीरुपदध्यात् ॥ (४७)

(When the bricks are placed)—half-bricks (Sütra 44) turned towards the north are to be placed on the east and west side of the southern wing. (47)

Twelve such bricks are required, six for the east side of the wing, six for the west side,

छभयत्र पट् पदुदीचीः उदगापताः ।

तथोत्तरे ॥ (४८)

The same is to be done in the northern wing. (48) एवं द्वादशीपदध्यात ।

#### दक्षिरागेत्तरयोः पुच्छपादर्वयोद्यतस्रदचतस्रअध्यर्धा उदीचीः ॥ (४६)

On the southern and on the northern side of the tail four adhyardhas turned towards the north—The first of these bricks (beginning from the east) is situated at a distance of twenty-four angulis from the atman, the last at a distance of twelve angulis from the western end of the tail (49)

पञ्चात्प्रादेशमवशिष्य पुरस्तादरतिन चावशिष्य मध्य उदगायता.।

## पच्छस्यावस्ताच्चतस्रोऽघँव्टका उदीची. ॥ (५०)

On the western side of the tail four half-bricks turned towards the north. (50)

वाइतंयोहभयत्र प्रादेशमवशिष्य मध्य उदगायताः।

तासामभितो ह्रे पादेष्टके ॥ (५१)

On both sides of these (in the two western corners of the tail) two quarter-bricks (51)

प्चछश्रोग्योरित्यर्थः । दक्षिरणस्यामेकामुत्तरस्यामेकाम् ।

# जधनेन पुच्छात्यययोरेकैकामधेष्टकां प्राचीम् ॥ (५२)

Ar the two places where the tail is joined with the hind part (western part) of the lithian (in the two eastern corners of the tail) a half-brick is to be placed turned towards the east (52) पूर्वपुच्छपार्श्वयोरूपहिलाध्यर्धाभ्यः पुरस्तात् । दक्षिगोत्तरपार्श्वयो-रध्यर्धामूलसंहिते प्रागायते ।

## शेषमस्तिं पञ्चमभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (४३)

The remainder of the agni is to be covered with passcamss.

The two wings together require forty-eight, the tail twelve, the atman one hundred.

पक्षशेषयोरप्टाचस्वारिदात् । पुच्छशेषे द्वादशः । द्यारमनि शतस् ।

एव हिशतः प्रस्तारः ॥ (१४)

This is one layer composed of two hundred bricks. (54)

तत्र पद्मयोडिसप्ततिः । बच्दाविषातिः पुच्छे प्रात्मितः सतम् । प्रत्मिन् नप्रस्तारे पप्टिः शतं पञ्चम्यः । अस्टावध्यक्षः । त्रिश्वद्धयाः । द्वे पादे-प्टके ।



प्रापरस्मित्रस्तार प्रास्मवस्त्यु चतवः पादेष्टका जयवष्यात् ॥ (४४) In the second layer one quarter-brick is to be placed in each of the four contrast the diman, (55) प्रात्मवीवर्षास्त्रीः।

#### तासामभितो ह्वे हु धर्येप्टके ॥ (५६)

On the two sides of each of these four quarter-bricks, two half-bricks are to be placed (altogether sixteen). (56)

दक्षिणासप्रभृति प्रदक्षिणमुत्तरतः पश्चात् पुरस्तादुत्तरतः दक्षिणतः पुरस्तात् पश्चादक्षिणतः इति । एव पोडश ।

## पर्वस्मिननीके पञ्च ॥ (५७)

Five half-bricks are to be placed on the eastern front of the atman. (57)

आरमपूर्वान्ते पूर्वोपहितान्तराले पश्चार्येष्टका उदीचीः।

#### पक्षाग्रयोस्तिलस्तिलोऽन्यर्था उदोचीः ॥ (४८)

Three adhyardha-bricks are to be placed in the end of each wing, turned towards the north. (53)

मध्ये पाइवंयोरदगायताः ।

#### तासामन्तरालेब्बेर्ककामधेंद्रकां प्राचीन् ॥ (४६)

In each of the interstices between the three adhyardhabricks, one half-brick is placed, turned towards the east. (59)

एकैकस्मिन्पक्षे द्वे द्वे पक्षाग्रसगते प्रागायते ।

## शेषम्मिन पञ्चमभागीयाभिः प्रच्छादयेत् ॥ (६०)

The rest of the agni is to be covered with phacami-bricks (of which one hundred and sixty-five are required), (60)

पक्षत्तिभियो सहं पश्चयोरचतुः पश्चातरपञ्चम्यः । पुच्छेत सहंहि रमित मध्यतः पञ्चतप्ततिः । श्वारमपारवयोरष्टादशाष्टादशः । एव पश्चयो-रचतुः पप्टि । पुच्छे तिरात् । यदशतमारमित । अस्मित्प्रस्तारे पञ्चपितः शत पञ्चम्यः । पडध्ययोः । पञ्चवित्तिर्पत्योः । बतसः पाद्याः ।

एष द्विशतः प्रस्तारो व्यव्यासं चिनुयाद्यावतः प्रस्ताराण्यिचकीर्येत् ॥ (६१)

This is a layer of two hundred bricks, etc. (61)

# चतर्थोंऽध्याय:

## क्षय वक्रपक्षी व्यस्तपुच्छ ॥ (१)

Now follows the construction in the shape of a falcon with curved wings and outspread tail. (1)

चतुरस्त स्मेनचिदुक्त । स्पेनाकृतिर्द्विरूपः तयोरेक उच्यते । चकौ कृटिजो पक्षौ यस्य स वक्ष्पसः । विस्तीर्ग्सं पुच्छ यस्य स व्यस्तपुच्छः । एतः सर्वे चतुरस्रस्येनचिद्येक्षया ।

## सस्येष्टकाः कारयेत्युक्त्यस्य चतुर्थ्यः ॥ (२)

For the purpose of construction, bricks are to be made equal to the fourth part of a purusa (squares of thirty angulus).

(2)

दितीयार्थे प्रथमा । सर्वतस्त्रिशदङ्गुलाः कारयेत् ।

## तासामध्या पाद्याश्च ॥ (३)

Then bricks equal to a half of the caturthis and other bricks forming a quarter of a caturthi (3)

By the following Sutra we are directed to form these two classes of bricks by drawing the diagonals of the caturith. Consequently the ardhysis are rectangular triangles with two sides \$-30 angulas the third = \$\sqrt{1800}\$ angulas, the products are rectangular triangles with one sides \$\sqrt{1800}\$ angulas and two sides \$\sqrt{1800}\$.

2

नित्यमदरायाण च्हेदनमनादेश हति बदयति । रामाधारित्यका । तासां मिनाहदुगुते हे पाश्वें सचतुर्देवतिषाद्विय-त्वादिराददुगुत्तमन्त्रपार्वयु । पावास्त्वादि त्रिकोशा । तासां त्रिवादयुत-मेन पार्ययु दत्तरे सध्यतिकिके हिमाराहज्ञते ।

## नित्यमक्शायापच्छेदनमनादेशे ॥ (६५) (४)

(If there are mentioned half bricks quarter bricks etc.) the division (of the original brick) is always to be made following the diagonals in case there is no special direction given (65) (4)

तासामध्यास्त्रयंग्भेदा इत्येवमादिवचनाभावे नित्य सर्वदा कर्ण्हप रागपच्छेदनम् ।

#### पादेष्टकाश्चतुर्भि परिगृह्णीयात् ।। (६६) (४)

Then quarter bricks are to be enclosed by four sides (i.e. bricks are to be made which have four sides and the area of which is at the same time equal to the fourth part of a caturthi) (66) (5)

पाद्याइचेत्युक्तानामेवाकृत्यन्तरिवधानम् । चतुर्भि प्रमार्गं परिगृह्णी-यात स्वीकर्यात । कथम ।

#### अधपदेन पदेनाध्यर्धपदेन पदसविशेषेग्रीत (६७) (६)

With half a pada=7 $\frac{1}{2}$  and a pada=15 and one pada and a half=22 $\frac{1}{2}$  angulus and the saviteta of a pada (saviteta of a pada is according to the rule given in the First Adhydya=15+5+ $\frac{1}{4}$ = $\frac{5}{23}$  angulus or about 21 ang 7 tilas the

Adayaya=15+5+ $\frac{1}{434}$  angula of about 21 ang 1 mas exact expression of its value would be =  $\sqrt{450}$ ) (67) (6)

It will be easily seen that a brick of the stated dimensions is equal to the fourth part of caturth, it has the form of a trape rium which may be divided into an oblong of 15 by 7½ ang. (=the eight part of caturths) and a rectangular triangle of 15 15  $\sqrt{450}$  (=the eighth part of a caturths)

दक्षिणान प्रारम्य प्रागपवगमधिष्टमाडगुलेन पत्रग्रदशाङ्गुलेनाधंत्र-योचिशाङगुलेन ससप्ततिर्छकविशस्यङ्गुलेनेति । तस्यारचतुरस्रपाद्यति सशा ।

# ते ह्रे यथा दीर्घंसार्श्वनच्डे स्याता तथार्थेच्टका कारपेत् ॥ (६८) (७)

Then a half brick is to be formed by putting together two of these four cornered quarter bricks with their long sides (68) (7)

ie with those sides which are 221 angulis long. Thus we get an irregular pentagon, the area of which is equal to the half of a caturith. Bricks of this kind are called hansamukhis.

١

इसमिप तासामध्याँ इत्युक्तानामेबाइत्यन्तरविधानम् । ते पूर्वोक्ते चनुरक्षपाछे यपाध्यपंपयपार्षनं सिक्टटे स्थाता तथा कारयेत् । पञ्चकी-एयम् । अस्या इसमुक्षीति सज्ञा । एव पञ्च करणानि । प्रयमेन जिल्ला-रियादिग्रवतम् । त्रितीयेन प्रव्यञ्चावित्वततम् । तृतीयेनाच्यप्रस्पिक्तं सत्तद्वम् । चनुर्याग्यास्यक्षा । पञ्चयेन पञ्चदश । तत्र चीजानाकसद प्रदर्शे पाद्या है सध्य । एव सहस्रमिष्टका ।

श्रयाग्निं विभिनीते । श्रात्मा द्विपुरुवायामी दशपदन्यासः ॥ (६६) (६)

Then the agmi is measured out. The aiman (of the falcon) is two purities=240 angulus long, ten padas =150 ang broad. (69) (8)

एव चत्वारिशत्पोडश्यो भवन्ति ।

The term "todah" employed by the commentator means the same as 'caturth" the area of a brick the side of which is equal to the fourth part of a purusa, amounting to the sixteenth part of square purusa.

तस्य दक्षिणादणसादुत्तरतोऽध्यर्धप्रक्रमे लक्षमा करोति ॥ (७०) (६)

At the distance of one and a half prakrama =45 angulis towards the north from the south-east corner of the (oblong representing the) aiman a mark is to be made, (70) (9)

दक्षिणादसादारम्योत्तरत अध्यधंप्रक्रमे लक्षणं करोति ।

एयमपरतः ॥ (७१) (१०)

The same is to be done on the western side (a mark is to be made at the distance of 45 ang from the south east corner towards the west) (71) (10)

दक्षिणादशादेवारभ्य पदचादव्यधंत्रक्षमे त्थाराम् ।

सयोदपरिष्टात्स्पन्द्यौ नियम्याधः समयन्द्रिद्दन्द्यात् ॥ (७२) (११)

Having stretched a cord over these two marks he is to cut off the corner, (72) (11)

A cord is stretched between two poles fixed on the marks 'and the triangle lying to the south east of this cord to be cut off from the area of the agni.

तयो शह्बवोक्ष्यरिष्टात् स्पन्ता नियम्यानुस्पन्तमसमप्रिङ्क्ष्यात् । एव तार्पेशदा चतुर्थी निरस्ता भवति ।

#### एतेनेतरासाध सक्तीनामपन्छेदा व्याख्याताः ॥ (७३) (१२)

Thereby the cutting off of the other corners is explained. (73) (12).

A triangle of the same dimensions is cut off from the three other corners of the atman

एतेनापच्छेदनप्रकारेखेतरासामात्मनः श्रोण्यसानामपच्छेदा व्या-स्याताः ।

स घात्मा ॥ (७४) (१३)

This is the atman (74) (13)

The area of the diman is thereby reduced from 40 caturihis to 351 caturihis

to 35६ caturtus एवमारमध्योष्यसेष्वर्षपञ्चमाश्चतुर्ध्यो निरस्ता भवन्ति । अय शिष्टा धर्षपट्ठास्त्रिश्चतृर्थ्यो भवन्ति ।

शिरोऽर्धयळपदायाममधंपुरुवस्यासम् । तस्या १ सौ प्रकारेण प्रक्रानेणाः पन्छिन्द्वातः ॥ (७४) (१४)

The head is five and a half padas -824 ang long and half a purusa broad, the two eastern corners are to be cut off with one prakrama =30 ang each (75) (14)

Marks are to be made at the distance of 30 angulis from the two east corners, cords stretched to join the marks and the triangles formed by the cords and the corners, cut off

तस्य शिरस प्रयमत्र प्रनारः। पूर्वस्याः करण्यां मध्ये शङ्कु निहत्य दक्षिरागीचरयोः करण्योः पूर्वभागे प्रकामभारोज सवारा छत्वा स्पन्धी निवय्य बहिः स्पन्वमपण्डियावं । एवमपञ्डेदर्नका चतुर्थी निरस्ता भवति । इतरा अर्थपञ्चमाः शिरो मथन्ति ।

वर्द्धस्य पद्पदा प्राची द्विवृदयोदीची ॥ (७६) (१४)

The cast line, ie the length from the cast to the west of the tail is six padas=90 angulis, the morth line, ie, the breadth from the north towards the south is two purusas=240 angulis (76) (15)

An oblong of the stated dimensions is drawn to the west of the dman

धारमपहिचमपादर्वेन सह । एव चतुर्विगतिदचतुर्भागीया ।

सस्य पूर्वे स्रकी त्रिभिस्त्रिभिः प्रक्रमेरपिद्यात् ॥ (७७) (१६) The two eastern corners of this (oblong) are to be cut off

with three prakrama; =90 angulis each (77) (16)

A mark is made 90 angulis north from the south-east corner of the oblong and another mark 90 angulis south from its north-east corner. From the first mark, a cord is stretched to the south-west corner, from the second to the north-west corner and triangles formed by the cords etc. cut off.

दक्षिसादंसादुलरतः प्रक्रमत्रगेऽतीते लक्षणम् । एवमुत्तरां स्पतः । तयोः स्पन्यां नियम्य श्रोष्योनिपातयेत् । एवं नवनतुर्धी भवन्ति । पुरस्क्षेत्रे पञ्चदश्च परिशिष्टा भवन्ति ।

#### पक्षो हादश्चपदायामो दशपदच्यास: ॥ (७८) (१७)

The (southern) wing has the length of twelve pai angulis (from the north towards the south) and the breadt padas=150 angulis (from the east towards the west.) (78)

An oblong of the stated dimensions is drawn touck southern side of the diman; as in the case of diman, head it is only preparatory to the final shape of the wing.

े, ग्रात्मदक्षिरापादनैमध्यसंगत उदमायतः एवं त्रिशच्नतुध्यो पक्षमध्यनमनमाह ।

## तस्य मध्यात् प्राञ्चि यद्पदानि प्रक्रम्य शङ्कुं निहन्यात् ॥ (ध

Then one steps from its middle (from the middle western side of the oblong representing the wing) six pa wards the east and fixes there a pole. (80) (18)

पदापरान्तमध्यादारस्य प्राञ्च पट्पदानि प्रक्रम्य शङ् न्यात् ।

# थोण्योरेकैकम् ॥ (८०) (१६)

Then on each of the two western corners of the oblong a pole is fixed. (80) (19)

पदाापरसक्तभोरित्ययः।

# घर्यनाछ स्पन्यमा परिचिनुयात् ॥ (८१) (२०)

Then he encloses it (i.e., the triangular area, the corners of which are marked by the three poles) with a cord. (81) (20)

एनां विह्यान्तरालभूमि सर्वत्र स्पन्त्रमा वेष्टवेत् ।

## अन्त स्पन्चमपच्छिच तरपुरस्तात्त्राञ्चं दध्यात् ॥ (५२) (२१)

Having cut out that which (i e the triangle which) is enclosed by the cord it is to be placed to the east (of the oblong) turned towards the east (82) (21)

A triangle of the same dimensions as that which has been cut out from the oblong is to be added to it on the east side

ग्रन्त स्पन्ध स्पन्धान्तर्गतं क्षेत्रमयोद्धृत्य पक्षस्य पुरस्तात्प्राञ्च प्रागग्रमुपदध्यात् । एततुक्तं भवति । पक्षपूर्वान्तमध्यादारभ्यः प्राञ्च पद्पद प्रक्षम्य लक्षण् इत्वा तिस्मन्याशौ प्रतिमुच्य पक्षपूर्वस्रत्तधानिपातये-वित्ययं ।

## स निर्णाम ॥ (८३) (२२)

This is the bending' of the wing (83) (22)

य एप उक्त स निर्णाम निर्णमनम् । अर्थनिर्देशोऽय न सज्ञा । मप-नाम इत्युत्तरम वक्ष्यमाणुत्वात् ।

## एतेनीत्तरस्य पक्षस्य निर्णामी व्याख्यात ॥ (=४) (२३)

Thereby the bending of the northern wing is explained (84) (23)

निर्णाम इत्यस्य प्रदर्शनार्थस्वात् । दक्षिरणस्य पक्षस्य महुक्त द्वादश-पदायाम इत्यादि तत्सर्वे परिग्रुक्षते । ग्रन्थमासभवात् ।

पक्षावयो प्रक्रमप्रमाणानि पञ्च पञ्च धतुरस्राण्यनूचीनानि कृत्वा सर्वाण्ययाञ्चमहण्यापन्धिन्द्यावर्षान्युद्धरेत् ॥ (८४) (२४)

Then at the end of each wing five squares of the measure of a prakrama=30 angulus are to be drawn touching each other, all these equires are to be divided in a downward direction by the diagonal and half of each removed (63) (24)

At the south end of the southern wing an oblong of 150 angulis by 30 angulis is drawn and then divided into five squares of 30 angulis

In each square the diagonal from the north-east corner to the south west corner is drawn and of the triangles formed in that way those which are situated to the right of the diagonals are removed. The five remaining triangles are meant to represent the patras, the feathers of the wing पक्षाग्रयोदंक्षिण्तः उत्तरत्तस्याभ्याः सहिलच्टानि सर्वतस्त्रिश्ववस्तुः नानि पञ्च बतुरस्राणि प्रागपवर्गाणि इत्वावाञ्च श्रवायया भवति तथा-क्षणपापन्छित्वादर्भाग्रदरेत् ।

एवम्भयत्र पञ्च चतुर्ध्यो भवन्ति ।

## एव ७ सारतिनप्रादेश सन्तविधः संपद्यते ॥ (८६) (२५)

Thus the seven fold again with the two aratins and the pradeta is brought about (86) (25)

The area of the falcon cut described in the preceding amounts indeed again to 7½ square purisions. It is impossible to retrace in all cases the steps by which the adhvaryus arrived at their results which were most likely oftener obtained by repeated trying than by calculation. The commentator expresses in this case the area of the again throughout by caturith bricks and it is possible that the priests really took as many caturithes as there are contained in the caturasia lyena cuts and tried to form with them new figures.

एव पक्षात्मियर पुन्छेषु विभक्तं व्यरितक्षेत्राच्या त्रादेशक्षेत्रण् सह सत्त्रिय पुरुष सप्यते। प्रमुष्टिमपुरुपोऽनिम्भवतीत्यर्थं । एव सर्वेष । स्वारमित सार्पप-वितान्त्रवृद्धाः । द्वारस्यम्बन्द्रम्या । पुन्छे पञ्चदरा । दशमु प्रयेषु पञ्च । पदायी पस्टि । एव विदात्यमिक सत पोडस्म । पुष्प-क्षेत्र पोडर्थ धेरते । एव सर्वेष स्टब्यम् ।

# उपघाने शिरसोऽप्यये चतुर्योमुषदध्यात् ॥ (८७) (२६)

When placing the bricks a caturth; is to be placed there where the head is joined (to the atman) (87) (26)

A square brick the side of which=30 angulas is placed in the centre of the western part of the head so as to touch with its western aide the line in which head and atman join

मवंत्राच्ययाच्देन पशपुन्धशिरसामातमसगतः प्रदेशो विधीयते । शिरसीऽन्यये मूलप्रदेश रत्ययं । भविशेषान्मच्ये वाद्यंगीरूमयत्र पञ्चदशा-सुनुमनवरिष्य । हिंध्समुखीं पुरस्तात् ॥ (८८) (२७)

To the east (of the caturthi) a hansamukhi is to be placed. (88) (27)

One of the five-cornered bricks described in the Sutra 68. पुरस्तात् चतुर्थ्याः पुरस्तात् प्रागग्नी हंसमुखीमुपदध्यात्।

पादेष्टके अभितः ॥ (८६) (२८)

On both sides (of the hansumukhi) a quarter brick is placed. (89) (28)

On those two sides of the hansamukhi which are turned towards the south-east and the north-east one of the triangular bricks described in the Sutra 64 is placed.

हंसमुख्या ग्रभितः प्रत्यगग्रे । भगप्रदेशेन संहिलय्य दीर्घपादर्वे पादे-दृटके अपरच्यात ।

#### मग्रीरवस्तादभितस्तिस्रस्तिस्रघत्रस्यपाद्याः ॥ (६०) (२६)

To the west of these two (triangular quarter-bricks are to be placed on both sides (of the caturth and hansamukhi). (90) (29)

त्रमोरपहितयोः पादेष्टकयोरबस्तात् परचात् । मभितः चतुर्यीहसम्-स्वोरमितः । तिस्नित्तस्वचुरसपाद्या उपस्प्यात् । उभमम् हसमूर्योपरिच-मान्तेन तुत्यां बहिदीर्चपार्वा मामसमिकंनामुपपाय तथोः परचात्मञ्चसा-इनावत्यात्तित्ववञ्जूनक्षेत्रे हे हे यथायोगमुपरम्यात् ।

#### त्रोचे पादेष्टकाः ॥ (६१) (३०)

In the remainder (of the head) quarter-bricks are to be placed. (91) (30)

The triangle forming the top of the head has been left uncovered up to the present; four triangular quarter-bricks are required to cover it.

श्चिरसः शेषे पादेष्टवाः । सामर्घ्याच्चतस्र इत्यर्थः । तत्र शिरोऽपहंस-मस्यप्रयोगध्ये प्रागप्रप्रस्थार्थे (दे ?) ।

्र प्रत्यवद्याधाभितः प्रावधे हे । एवं चतुर्देवेट्टकाः विरस्युवहिता भवन्ति । अपि वा शिरसोऽग्रे ह्प्यसुखीसुपदच्यात्तस्या अवस्ताद्ववुर्यीसुपदच्या-रपादेप्टके अभितस्तयोरवस्तादभितस्तिस्रस्तिस्रस्चतुरस्रपाद्याःशेषे पादे-ष्टका ॥(६२) (३१)-

Or else a hansamukhi brick is placed in the top of the head, a caturthi to the west of it, a (triangular) quarter-brick on each side, to the west of tach of those (triangular quarter-bricks) three four cornered quarter-bricks; the remainder is to be covered with (triangular) quarter-bricks, (92) (31)

The remainder is in this case a square 30 angulis to the west of the caturth, which is covered with four triangular quarter-bricks.

चिरसोऽमें हंसमुखीमुनधाय तस्याः पश्चाञ्चतुर्थीमुपद्याय तयोग्भितः पादेष्टके दक्षिणोत्तरामें भ्रम्यन्तरदीर्धपाश्चें उपधाय तयोः पश्चात्यश्चिमा-न्तसंगते चतुरस्वाचे विवृद्धिपाश्चे प्रागमे जगयत उपधाय तयोः पश्चा-रावस्थातमकमधीर्पपूर्वपरचतुरस्त्रक्षेत्रे हे हे चतुरस्वाचे उपधाय तयो-पृंपत्योगेम्ट्याद्यप्टचतुर्भागीयाहोत्रे चतसः पादेष्टका इति । प्रयमपर उपधानकत्यः।

## अत्रापि शिरमि चतुर्देश:।

By the agra of rectangular triangles, the right angle is meant.

# शिरसोऽवस्तात्पञ्च पादेष्टका व्यतिपक्ता उपदप्यात् ॥ (६३) (३२)

To the west of the head, five triangular quarter-bricks are to be placed mutually joined with each other. (93) (32)

Three of them are turned towards the east, two towards the west.

व्यतिपक्ता व्यत्यस्ता दक्षिणोत्तराभिः । द्वितीया चतुर्थ्यौ प्रत्यगग्रे । इतराः प्रागन्नाः ।

# तथा पुच्छस्य पुरस्तात्।। (६४) (३३)

The same is to be done at the east side of the tail (there too five triangular quarter-bricks are to be placed). (94) (33)

पादेष्टका पञ्च व्यतिपक्ताः । अत्र द्वितीयाचतुर्ध्यो प्रागन्ने । इतराः प्रस्यमधाः ।

# यद्यदपन्द्रितन तस्मिन्नर्घेष्टका पादेष्टकाश्चोपदध्यात् ॥ (६४)(३४)

Wherever something has been cut off there half bricks and quarter bricks are to be placed (95) (34)

This rule refers to those sides of the agnitization which had been formed by cutting off the corners of oblongs (atman and tail) or by cutting out pieces (wings and patras of the wings). Thus it refers in fact to the whole outline of the citi with the only exception of the western side of the tail and northern and southern sides of the head. It will appear from the commentary and from the sketch of the citi where helf-bricks are to be placed and where quarter bricks.

श्वच्छेदेव-यासामसमवात् । सिद्धस्य वचनमध्योमिश्राभि पावाभि-हपदानार्यम् । तत्र विरस्ति आस्तपुर्वापरान्ते पुत्रभेषोषहिता पादेष्टकाः । अनेन सुशेण पुन्नश्रुवन्ति पार्चयोदे हे पादेष्टके । निर्णामान्तयोरपच्छेदेपु चत्रसञ्ज्ञतस्त्र पाद्या अस्त्यगार्थेद्याः ।

## होवमरिन चतुर्भागीयाभि प्रच्छादयेत् ॥ (१६) (३५)

The remainder of the agni is to be covered with caturthibricks (96) (35)

अत्र चतुर्भागीयाभिरेवेति न नियम्यते । ताभि पूरियतुमशवध-स्वात् ।

## पाद्याभि सार्ध्याभि सस्यां पूरयेत् ॥ (६७) (३६)

Finally the number of two hundred bricks is to be made full with quarter-bricks and half bricks (97) (36)

When we have placed the bricks mentioned in the Sütras preceding to BSI III 95 which amount altogether to sixty eight (14 in the head, 5 on the eastern and 5 on the western margin of the atman and 44 situated on the p-riphery of the agni) there is room left for 91 caturiths A, ho were 68+91 is only 159, and as 200 bricks are required, arabyas and pads as must be substituted to a certain number of caturiths. Thus instead of four caturiths in the tail sixten pads as are employed seven caturiths in each wing are replaced by 28 arabyas four caturiths by 16 radsas, two arabyas in the tail by 4 pads as and lastly the caturities in the centre of the city by two arabyas. Thereby the number of the bricks is raired to 200. The exact places where these substitutions.

ions had to be made are given by the commentary and may be seen in the diagram of the cit.

(If one uses only caturth (i.e. square) bricks, for covering the cit, the number 200 will not be reached. Total number of bricks has to be two hundred, this number is made up by using a certain number of ardivas (half-bricks) and a certain number of

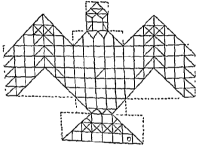


Fig 6 Vakrapaksasyenacit First kind, Prastura I

padyas (quatter-bricks) This is done in the following way Leaving the head outside there are 12 rows including the tail (proceeding from tail onwards to the head). In the first row in the tail we have 6 caturths and 2 ardhyas one on each end, if 6 bricks in all In the second row, we have 2 ardhyas (one on each end) and 16 faddys or quarter bricks in e.1. Bricks in all In the find row, 2 caturths in middle and 4 pad, 35 on the connect (two on each concer) is 6 bricks in all In the fint row, we have 2 ardhyas in the conners and 3 caturths in the middle is 5 bricks in all In the fifth row, we have 2 ardhyas in the corners and 3 caturths in the middle is 5 bricks in all In the fifth row, we have 4 ard 18 rows of five arthris each with the exception that the central one in the eighth row is of two ardhyas at 26 bricks in all This completes the tail and atman up to the tenth row. The eleventh row is the fifth two ardhyas.

and three caturthis) ie 5 bricks in all. Then we have 5 pādyās or quarter-bricks (as in the fourth row) The head has 14 bricks

This makes the total

8+18+6+5+5+26+5+5+14 =92

Then on both the wings we have the pairs of 5 ardhyas each ie 10 ardhyas for two set of pairas. In the wings we have 6 rows. In the right wing (adjacent to the row of pairas) we have 6 acaturthis and 2 ardhyas in the first column. In the third column we have 8 ardhyas and 4 padyas ie total 12 bricks in all. In the fourth column again we have 8 ardhyas and 4 padyas; e. 12 bricks in all. In the fourth column again we have 8 ardhyas and 4 padyas; e. 12 bricks in all. In the fifth column we have 3 caturthis and 4 ardhyas making 7 bricks in all. In the sixth column we have 4 caturthis and 2 ardhyas. Thus in all in the 6 columns of the right wing we have (including 5 patras) the total

5+6+6+12+12+7+6 = 54 bricks in all Similarly on the left wing we have 54 bricks Thus in all we have 92+54+54 = 200 bricks

चतुर्वीभि प्रच्छादिते द्विशतसस्या न पूर्वते । तत्राध्यसिहिताभि वाद्याभि सस्या दिशतसस्या पूरवेत् । तत्रेनचमुबानम् । दिरोवणं पुण्डेत सहास-युन्नेच्या द्वारवरातित्य । तर पुण्डाय मध्यत पट् चतुष्य पार्कयो-प्रदर्भ । द्वितीयरीत्या वारत्यभारे मध्ये वीद्या वाद्या । वार्त्यभारे प्रच्या । वार्त्यभारे । वार्यभारे । वार्त्यभारे । वार

अपरिस्मिन्प्रस्तारे हिण्समुखीध्यतस्त्रद्रचतसूभि पादेष्टकाभिः संयो-अपेद्यया दीर्घचतुरस्रण्यसपद्यते तसियंक् स्वयमातृष्णायकाश उपदध्यात् ॥ (६६) (३७)

In the second layer four hansamukhis are to be combined with four triangular quarter bricks in that way that they form together an oblong, this oblong is to be placed sideways on the spot of the svayamātrapa (98) (27)

एव कृत्वोपदध्यादिति विवक्षितम् । ईहरूच्या इपटका उपदध्यादित्ययं । तर्गवम्पयानम् । स्वयमातृण्णावकाश्यमध्य गृहीत्वा पदत्रयव्यास अक्रमदय-दीयं दीयंचतुरस्य दक्षिणोत्तर युद्धा परिकृत्य चतुरस्यपूर्वपाक्ष प्रत्यमध्य इसमुस्यो परिचमपाक्षे प्रामय हे हममस्यो । तामा मध्ये दक्षिणोत्तराय अन्तदीयपाक्षं पादेव्ये । चतुरस्वदक्षिणोत्तरपाक्ष्ययोर्मध्यभूतागतासमीर्य-हिर्दीयपाक्ष्यें दक्षिणोत्तराये ३ पादेष्टके । एवमध्येष्टक द्यांचतुरस्य भवति ।

## हिंश्समुरयो प्रतीच्यो पुरद्धाच्ययेऽर्घपदेनात्मिन विशये ॥ (६६) (३८)

Two hansamukhis tu-ned towards the west are to be placed there where atman and tail are joined in that way that the half nada is situated in the atman (00) (32)

A hansamukhi may be supposed to be divided into two parts a triangle and an oblong of 30 angulis by 71 agulis (-1 pada). The triangular part of the two hansamukhis mentioned in the Sutra lies in the tail the oblong part in the diman

पुन्धात्मसाची दे हुण्ममुख्यी प्रत्यमध्ये । प्रचंपदमात्रेणोपलक्षिती यो उवयव स म्रात्मित यथा भवति तथोपदध्यात् । विद्ययगद्यार्थमाहापस्तम्य । म्रायमात्मन्यपंपदा इति । सनापसन्यस्योभयत्रस्यित्युपलक्षाणत्यादे । वेद्योऽपि गृह्यते ।

तयोरवस्तारभितस्तिस्र पावेप्टका प्राह्मुक्षीरुपदघ्यात् ॥ (१००) (३६)

To the west and both sides of these two hansamulhis, three triangular quarterbricks are to be placed their tops (right angles) turned towards the east (100) (39)

त्तवोहेतमुम्यो परचारभितो दिशणतहचोत्तरतहच प्रागमा पादेष्टगा-रितस उपदध्यात् । हममुस्यो परचात्मस्यादीर्घपादर्वा प्रागमा । हसमु-स्योरमाम्या सहिता उपदध्यादित्या ।

#### पुच्छस्यावस्तात्पञ्चदश पादेष्टका व्यतिपक्ता उपदध्यात् ॥ (१०१) (४०)

At the west side of the tail, fifteen triangular quarterbricks joined with each other are to be placed (101) (40)

The tops of eight of them are turned towards the east, those of the seven towards the west.

पुच्छाग्ने पञ्चदश पादेष्टकाभिरेका रीतिः । तत्र प्रागग्रा भ्रष्टा पादे-ष्टकाः । प्रत्यगग्ना सप्त ।

# पादेरटके ब्रर्घेटकेति पक्षपत्राए। प्राचीव्यंत्यासं चिनुयात् ॥ (१०२)

In the patras of thewings by turns two triangular quarter bricks and one half brick are to be placed from the west towards the east. (102) (41)

ह्ने पादेव्यके । एकार्षे व्यक्त । एवं यात्रान्ति परवाणि व्यत्यस्य पुनरित् पादेव्यके इत्यादिनोपरेक्यादे । तत्र प्रममपरित्तमपत्राम् प्रामया पाद्या तस्या इत्तरत प्रत्याया पाद्या तस्या पुरस्तादुत्तरपूर्वदीर्थवाद्यक्ता पादेव्यका दीधवाद्वन प्रमेण सगतामर्थव्यन ममुष्टस्य ह्। एक पञ्चपरेष्वयानम्

## विश्रये यदपन्छिःनं तस्मिन्नथॅटवनाः पादेष्टकाश्चोपदध्यात् ॥ (१०३) (४२)

At the places where the atman is joined to the wings and those places where something has been cut off, half bricks and quarter bricks are to be placed (103) (42)

विश्वये पक्षात्मस्थिषु निर्णामाद्यान्तेषु यदपन्छिन्न क्षत्र तस्मिन्नधे -हटना पादेरटनाश्च यथासभवमुपदध्यात् । विश्वय उक्तार्थ ।

## होवसम्मि चतुर्भागीयाभिः प्रच्छादयेत्पाद्याभिः साध्याभि सख्या पूरयेत् ॥ (१०४) (४३)

The rest of the agni is to be covered with caturthis and then the number to be made full with quarter bricks and halfbricks (104) (43)

पूर्वमेव व्याख्यात । तत्रैवमुपधानम् । पुच्छे विशयस्यरीत्या सहीदी-च्यश्चतस्रो रीतयः । तत्र प्रथम पुच्छाप्रे पञ्चदश पारेप्टका पूर्वमुक्ताः । ततः पूर्वस्या मध्ये पञ्च चतुर्थ्यः पार्श्वयोरध्ये । तृतीयस्यां मध्ये तिस्रश्च-तुर्थ्यः पार्श्वयोरध्ये । त्रिवरीत्यां प्रागग्नास्तिसः पादेष्टकाः ।



Fig. 7. Vakropakea Syenacit, First kend, Praetera II (Adhysya IV, Suera 104)

तासां पुरस्तारप्रत्याग्रं हंसमुखीद्वयं व्यतिपक्तमुण्डच्यात् । एवं पञ्चेष्टका सथिरीतिः। तत्रात्मनि पसयोश्च प्रामायता प्रध्यदश्चरोतयः तत्रा-रममध्यमे रोती विरसा सह ।

तत्रात्ममध्यम ग्रैत्योर्द्धिताणुष्यते । पूर्वं गुण्यात्मसंधिरीत्यां दक्षिणतः प्रत्याममुग्निहताया हममुख्या पुरस्तान् विद्यव्यां प्रत्याममुग्निहताया हममुख्या पुरस्तान् विद्यव्यां प्रत्यान्त्र विद्यव्यां पुरस्तान्त्र विद्यव्यां विद्यव्याः । ततः प्रत्यान्त्र विद्यव्याः । ततः प्रत्यान्त्र विद्यव्याः । ततः पर्वाप्यव्याः । ततः । ततः पर्वाप्यव्याः । ततः । ततः पर्वाप्यव्याः । ततः पर्वाप्यव्याः । ततः पर्वाप्यव्याः । ततः । वर्वाप्यव्याप्याः । वर्वाप्यव्याप्याः । वर्वाप्यः । पर्वाप्यव्याप्याः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यव्याप्याः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यव्याप्याः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वप्यः । ततः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वप्यः । वर्वाप्यः । वर्वप्यः । वर्वाप्यः । वर्वप्यः । वर्वप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वाप्यः । वर्वप्यः । व

The sketch of the prastara will be the best illustration of the commentary

According to the Satras 98 102 58 bricks had been placed Sutra 103 directs us to place arahyas and padyas on the outer circumference of the agin there where something had been cut off accordingly two arahyas are required for the top of the head four arahyas for the north and south side of the tail 26 arahyas and 6 padyas for wings and darma together (by employing padyas) only there where they are absolutely necessary). After which there is room left for 84 caturths But as these together with the before mentioned 96 bricks give only 180 16 caturthis are divided into 32 arahyas (180 16+32=196) and the number made finally full by replacing four arahyas by eight padyas (196 4+8=200).

These padyas a esituated at the west end of the two pakia nurramariti and the east end of the two aimapakiasandhiriti

श्रयोत्तमेव स्थेनचित प्रकारान्तरेगाह ।

अथापर ॥ (१०५) (४४)

Now another (kind of the falcon cits will be described) (105) (44)

ग्रय शब्द पूर्वेण सब धार्थ । ये पूनस्योक्ता धर्मा श्रसापच्छेदनादय ग्रस्यापि ते भवन्तीति । ग्रपर । प्रकार ।

ध्येनाकृतेरपर प्रकारी वस्यत इत्यर्थ ।

पुरुषस्य पञ्चमीभि शतमशीति सप्तार्यं च सारानिप्रादेश सप्तविष सपद्यते ।। (१०६) (४४)

One hundred and eighty seven and a half (square bricks) the side of which is equal to the fifth part of a purusa—24 angulis compose the seven fold agni together with the two aratins and the pradeta (106) (45)

One square-purusa contains twenty-five such bricks there-

पष्टचर्चे तृतीया । पुरूपस्य पञ्चमोनामिष्टकाना शतमशीतिश्च सध्न चार्थेच्टना च सारित्नप्रादेश सप्तविच सपद्यते । पुरुपक्षेत्रे पञ्चविशति पञ्चस्य शेरते । श्रर्थपुरूपक्षेत्रेऽर्थत्रयोदश्च । एव सारित्न । ताभिरिष्टका-भिरात्मपक्षपुच्छित्सा मानमाह ।

# तासा पञ्चाशद् द्वे चात्मिन ॥ (१०७) (४६)

Fifty two of these bricks lie in the atman (127) (46)

That means the preliminary area of the aiman of this second kind of the spena cits has to be made equal to the area of 52 pañcamis, there are no real pañcamis employed for the construction of the agni (The same remark applies to the following sitras). The aiman is drawn at first in the form of an oblong of 240 angulis length (from the east towards the west) by 144 angulis breadth.

उपदध्यादिति शेष । एव सर्वत्र । सामर्थ्यादात्मक्षेत्र पडरितवि-स्तार विपुरुवायाम दार्थचतुरस्र भवति । तत्र पष्टि पञ्चम्य शेरने । सर्थ-व्यामामेन सक्तीनामपच्छेद इति वस्यते । एव श्रोणसेषु द्वाभ्या द्वाभ्यामर-तिभ्यामपच्छेदने कृतेऽरत्यक्टक निरस्त भवति । शेषा. पञ्चायद् द्वे च ्रभवत्ति ।

# मधंचतुर्था शिरसि ॥ (१०८) (४७)

Three and a half (pañcamis) are situated in the head (108) (47)

As in the first kind of the vakrapaksa syena an oblong of 54 angulis by 48 angulis is drawn for the heid

पूर्वविच्छर स्यानेऽरिलढण्ड्यान चतु पञ्चाधादर्गुणागाम दीर्घचतुर-स्र विहत्याङ्गीत शिरसो निरोति वदवनासस्यादिहारःनो पूर्वस्थेनश्रकमर्भोक्त इत्या पूर्वस्या वरण्या मध्याद्किसोत्तरयोररितमात्रे पूर्वभागे निपातयेत् ।

एवमधैवतुर्धा पञ्चम्यो भवन्ति ।

पञ्चदश पुन्छे॥ (१०६) (४८)

Fifteen in the tail (109) (48)

्रश्चरतिनिक्तारमध्यारितदीर्धमृदगायत चतुरस्रं कृत्वा पूर्वस्थेनय-स्प्रक्रमस्याने त्रिभिस्त्रिभिररित्निभिरसमपिच्छन्द्यात् । पञ्चदश पञ्चम्यः शेरते ।

#### अष्टपञ्चाशत्सार्घ्या दक्षिएो पक्ष उपरघ्यात् ॥ (११०) (४६)

Fifty-eight and a half pañcamis are to be placed in the southern wing (110) (49)

An oblong of 216 angulus (from the north towards the south) by 144 angulus is drawn on the southern side of the agin, this represents the wing before it is bent and before the patras have been added and comprises fity-four patrams:

पक्षस्याने पडरिलिविस्तार नवारत्यायाममदगावत दीर्घचतुरस्रं विहृत्य पद्मयोदित्रभिरित्रभिरर्रालिभिरपनार इति वस्यमाण्डवात् त्रिभिरर्र् लिभि पद्मतमनम् । चतु पञ्चातत्त्रसम्य दोरते । झध्यप्रध्यिभिः पट् पद्र पत्राशि कुर्योदिति वस्यमाण्डवात् । यात्रभी अध्यप्ति पद् चतुरस्राणि इत्ता पूर्ववद्वात् सम्रतायापिक्टवात् । एव पत्रैव्यपस्यमा पञ्चम्य होरते । एव- मस्दक्त्वात् । स्व पत्रैव्यपस्यमा पञ्चम्य होरते । एव- मस्दक्त्वात् । स्व पत्रैव्यपस्यमा पञ्चम्य होरते । एव- मस्दक्त्वात् ।

#### तयोत्तरे ॥ (१११) (४०)

In the same way in the northern wing (fifty-eight pancamis are to be placed). (111) (50)

**प्र**ष्टपञ्चारादित्यनुवर्तते ।

# धर्चव्यायामेन स्रक्तीनामपङ्देदः ॥ (११२) (४१)

The corners of the atman are cut off with a half vy ayama-48 angulis. (112) (51)

उक्तायंम् ।

# सनत वृच्छम् ॥ (११३) (४२)

## The tail is narrowed (113) (52)

There had been drawn at the place of the tail, an oblong of eight aratins = 192 angula length (from the north towards the south) by three aratins = 72 angula breadth. The two east corners being out off with three aratins the area of the tail is reduced so that as to contain the fifteen pail, amis mentioned in the Sura 109

पुच्छपूर्वान्तस्य ह्यरिनस्वात्पूर्वस्मारसंनतं संकुचितम्। विस्पष्टार्थे सिद्धस्य पुनर्वचनम् ।

# पक्षयोस्त्रिभिस्त्रिभररत्तिभरपनामः ॥ (११४) (५३)

On both wings rhe bending is done with three arathis=72 angulis (114) (53)

i.e. at the distance of 72 angulis towards the east from the centre of the west side of the wing a mark is made, the triangle cut out, etc., in the same way as it is done in the first kind of the yahrapahya tyena.

निर्माम इत्यर्थः । पूर्वदयेने त्रिभिः प्रक्रमै ई ब्टिमहारत्निभिरित्यर्थः ।

# अध्यध्याभिः यद् यद् पत्रास्यि कुर्यात् ॥ (११४) (४४)

With halfs of the adhyardha-bricks six feathers are to be made at the end of each wing, (115) (54)

The adhyardha-bricks will be described in Sutra 118; their halves are obtained by drawing a diagonal. By adding the patras the area of each wing is made equal to that of fifty-eight and a half pancamus.

व्यास्यातप्रायमेतत् ।

बाकृतिः शिरसो नित्या ॥ (११६) (५५)

The form of the head is the same. (116) (55)

ie., as in the first kind of the vakrapakia tyena the two
east corners of the head are cut off, only this time with an aratni
instead of a prakrama.

तस्यांसी प्रक्रमेगोत्यनेन प्रकारेगोक्तत्यर्यः इहारितनेति विशेषः ।

## भ्रयेप्टकानां विकाराः ॥ (११७) (५६)

Now follows the description of the changes (in the size and shape) of the bricks (117) (56)

अयशस्यः संबन्धार्थः । एतस्येत्यर्थः ।

## पुरुपस्य पञ्चम्यस्ता एवैकतोऽध्यर्धा ॥ (११८) (५७)

Bricks the side of which is equal to the fifth part of a purifia = 24 angulis and bricks which are longer on one side by a half (i.e. oblong bricks of 24 angulis by 36 angulis) (118) (57)

ता एव पञ्चम्य । एक पार्श्वनोऽध्यर्था । प्ररत्निव्यासा । त्रिप्रादेश-दीर्घा इत्यर्थे ।

#### ता एवंकत सपादा ।। (११६) (५८)

Pancamis which are longer on one side by a quarter (i.e. oblongs of 30 angulis by 24 angulis) (119) (58)

भरत्नव्यासास्त्रिशदङ्गुलायामा । एव त्रीणि प्रधानानि करणानि ।

#### पञ्चमभागीयाया सार्ध्य पाद्या ॥ (१२०) (५६)

Bricks equal to the fourth part of a pancami together with bricks equal to the half of a pancami (120) (69)

As usual they are formed by the diagonals of the pailcams नित्यमक्श्यापच्छेदनमन।देश इत्युक्तस्वात् । पञ्चमीमद्रशया भिन्यात् । तस्या द्वे पादवें चतुविशस्यङ्गुले ।

हृतीय तिलद्वयोन चतुस्त्रिशदर्गुलम् । पाद्यायास्तिलद्वयोनसप्त-दशाङगुले द्वेफलके । चतुर्विशस्यरुगुलमेनम् ।

#### तचाच्यर्घाया ॥ (१२१) (६०)

In the same way (bricks are made which are equal to the half and the fourth part) of an adhyardha brick (121) (60)

As the adhyardha brick is not a square but an oblong it is divided by its two diagonals into four triangles of which two and two are equal to each other. The technical names of these two different kinds of triangular bricks are dirphapadya and inlapadya.

अस्तर्याचा प्रिष् पाद्या साध्यो । तत्राध्यांचा वरन्तित्रमाणमेत्रम् । त्रिप्रादेशमपरम् । नवतित्तसहिततित्रवत्तारियदरमुतः तृतीय वर्गास्त्रम् । सध्यर्षाया पाद्यापु तिवार । मध्यर्षा भूगी लितित्यादरयाभयनो भिन्छात् । एव इते तिर्वेदमानीप्रदेशस्या पाद्या भूत्यपदित सतिता। तस्या है पत्रहे संक्षितातितिते एकविश्वस्टुले । इत्रररिनेत्रमास्य । पार्वमानी प्रदे- शस्था पाद्या दीर्षपाद्येति सशिता । तस्या प्रपि द्व फलके सैकविदातितिले एकविंशत्यङ्गुले । विप्रादेशमितरत् ।

तयोश्चाष्टममागी तथा इलेषपेदाया तिलः सक्तयो भवन्ति ॥ (१२२)(६१)

Then the eighth parts of a passcams and of an adhyardha have to be combined in that manner that three corners (i.e., a triangle) are the result. (122) (61)

For this purpose the padys of a pancams is divided by a line drawn from the apex to the middle of the base, the result is a rectangular triangle, the sides of which are 12 angula, 12 angula, 14 angula 33 tidas. This is the eighth part of the palicams

In the same way the dirghyapādyā of an adhyardhā brick is divided the result is the nominally eighth part of the adhyardhā, a rectangular triangle the sides of which—12 angulis, 18 angulis and 21 angulis 21 tidas By putting together the equal sides of these two triangles, we get a scalene triangle the sides of which—16 angulis 33 tidas, 21 angulis 21 tilas, 30 angulis The name of a brick of this kind is ubhar.

सयो पञ्चममागीयाध्यधंगोरष्टमभागी पादेट्टक्योरध्यें तथा हतेयथै-यणा हिलादे तिहा ऋत्तयो भवति । तत्र श्रीष्णि फलकाति । तिहादद्गुलसे-वम् । तिलोनसयददाह्गुलमपरम् संकविद्यातिललेकविदात्सद्गुल पृतीयम् ।

अस्या भभयोति सज्ञा । उभयावयवनिमितत्वात् ।

पञ्चमभानीयायादचाट्टम्य ॥ (१२३) (६२)

And bricks which are equal to the eighth part of a pancann. The way of forming these bricks has been described under the preceding Sutra (123) (62)

अष्टमीनां हादशाङ्गुले हे प्रमाखे । तिलोनसप्तदशाङ्गुलमेकं प्रमाखम् ।

तानि दश ॥ (१२४) (६३)

These are altogether ten different classes of bricks (124)(63)

The commentator observes that this seemingly unnecessary sutra has the purpose of intimating that there are two different kinds of padwas of the adhyaraha bricks

मध्यार्थापावानां प्रकारद्वयसुचनिमद सस्यावचनम् । तत्र पञ्चस्यद्व-पुरशीतिद्यतम् । तद्ध्यां मध्यस्यस् । तत्राचा द्वार्यशित । चत्रलोऽष्टम्य । मध्यच्वारिकत्सपादा । पोडसोभस्य । चतु पञ्चाशच्छतद्वयमध्यशं । तद्ध्या पग्णवतिशतद्वयम् । पटपञ्चाश्चद् दीषेपाद्या द्वादस शूलपाद्या । चोडानाकसदरचतक्ष पञ्चस्य दे तद्ध्यं चतलोऽध्यशं । एव पञ्चसह्तन-मिष्टका । मधोषपानम् ।

## भ्रात्मनि पञ्चमभागीया साध्या उपदघ्यात् ॥ (१२५)(६४)

In the atman are to be placed pañcamis and half bricks (125) (64)

Ardhyas at those places where something had been cut off pañcamis in the rest

पञ्चमभागीयास्तदध्यविचोपदध्यात् । न पाद्या नाप्यध्यर्धा इत्यर्थे ।

तथा पुच्छे ।। (१२६) (६४)

The same is to be done in the tail ie it is to be covered with paicanus and their ardhyas (126) (65)

पञ्चमभागीया साध्या इत्येव।

वक्षयोश्चाध्यर्घा साध्या ॥ (१२७) (६६)

In both wings adhyardha bricks and their ardhyas are to be placed (127) (66)

पुर्वेश व्याख्यातम्।

शिरसिया सभवन्ति ॥ (१२८) (६७)

In the head those bricks are to be placed which fit into it (two ardhyas and two sapadas) (128) (67)

द्वे ब्रध्यें द्वे सपादे इत्यर्थ । एव सामान्येनोपधानमुक्तम् । अत्रेवमुग-धानम् । पुच्छात्मशिरसामुदीच्य पञ्चदश रीतम् । तत्र पुच्छात्र मध्यत् पट् पञ्चम्य पाइवयोद्वें तदध्ये ।पूरस्या मध्यतदवतस्र पञ्चम्यः पाइवयोद्वें तदध्यें । तृतीयस्या पडध्यां । एव चतुर्थां रीति । पञ्चमी पादवंयोरध्ये मध्यनद्वनस्र पञ्चम्य । तत पडिंम पड्मि पञ्चमीसः पड् रीतय । पञ्चमीवद् हादशी । चतुर्थावत् नयीवशो । शिरिता चतुर्वस्या प्रगायते हे सपादे । पञ्चदस्या शिरसोऽप्रं दे झध्यं वहिष्विशेष । पक्षे पत्रवर्जा पड रीतयः प्राच्य । तस्य पक्षमूलरीत्या मध्ये पञ्च तिरुच्यो उध्यम् । पद्मातुरस्ताच्य ह सध्यधां यो । तस्य विद्यायते । विद्यायते प्रवस्य । विद्यायते प्रवस्य । प्रवस्य । प्रवमुत्तर पद्मा । प्रातमित्य विद्यायते । विद्याते पुच्छे । चत्रस्त शिरसि । पद्मयो पीडशवत्य । महिनप्रस्तारे चतु पञ्चात्रपञ्चम्य प्रष्टाविश्वतिरध्यां । दे स्वारि । चत्यारित्रस्थां । पद्मवित्तिरध्यां । । प्रवारित्वध्याध्यां ।

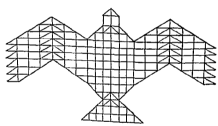


Fig B Vakrapabsa Syenauli Second kind Prastara I
(Adhynya II Sutra 128)

भवरस्मिन्प्रस्तारे पूर्वयो पक्षाप्ययोरेर्ककामुभवीमुपबस्यातु ॥ (१२६)

In the second prastara one ubhays brick (see Sutra 122) is to be placed on the eastern end of the two lines in which the wings are joined with the alman (129) (68)

पूर्वयो पशारमतस्योरेकेशामुभयो प्रापश्ची प्रत्यन्दीयपादवी परास्या-ध्वर्थान्त्रमभागीयामुपदध्यात् । दीघपादवेतास्टाड्गुलेन पक्ष प्राप्तामि-स्वयं ।

## एकंकामपरयोः ॥ (१३०) (६६)

Likewise one ubhayi-brick is to be placed on the western end of the two apyayas (its apex turned towards the west). (130) (69)

ग्रपरयोः पक्षात्मसंघ्योरेकैकामुभयीं प्रत्यगग्रामध्यर्घाष्ट्रम्भागेन पक्षं प्राप्तामुग्दघ्यात् ।

## ह्रे ह्रे शिरसः पार्श्वयोः ॥ (१३१) (७०)

Two ubhays-bricks are to be placed on each side of the head. (131) (70)

दक्षिणोत्तरपाश्वैयोदेक्षिणोदगयं मन्तर्दीधंपाश्वे शिरसोऽपच्छेदस-क्तिगताग्रे एकेकामुभयी तयोः पश्चाद् बाह्यदीधंपाश्वे दक्षिणोदगग्रे ताभ्यां सदिलटे उपदघ्यात्।

## पुच्छस्यावस्तादध्यर्धाः प्राचीर्यथावकाशम् ॥ (१३२) (७१)

On the west side of the tail, adhyardha-bricks are to be placed turned towards the east as many as there is room for, (132) (71)

There is room for five of them.

पुच्छस्य पश्चिमान्ते पार्श्वयोरुभयत्र प्रादेशत्रयमवशिष्य मध्ये पञ्चा-ध्यर्धाः प्रागायता उपदध्यात् ।

#### पाइवैयोः पाद्याः साध्टमभागाः ॥ (१३३) (७२)

On both sides (of the five adhyardhās) pādyās and bricks equal to the eighth part of a pancam, are to be placed. (133) (72)

One padya is placed in each of the two corners and the empty places between these padyas and the pancamis filled on each side with one padya and one astabhaga.

चपहितानामध्यर्धानां पारवेंगोः पञ्चमीपाद्याः पञ्चम्यष्टमभाग-सिहताः। तत्र पुच्छभोष्योः प्रागगे परिचमदीवेपादवे हे पारेस्टके । तयो वेक्षिणत उत्तरत्वदेव प्रत्यगरे हे। एवं चतसः पाद्याः। उभयत्र पाद्याह्यस्य दक्षिणत उत्तरत्वदाध्यर्धामुलसंहितामेकंकामध्यमीमुपदध्यात् । उगयत्रीपहि-तत्रिकस्य पुरस्तादध्यर्धासमीपे। पञ्चम्यध्यक्षित्रं परिशिष्टं भवति।

#### पक्षयोश्चाध्यर्घा सावयवा ॥ (१३४) (७३)

In both wings adhyardha bricks together with their parts (1 e vadyas) (134) (73)

अवयवशब्देन दीर्घशुलपाद्ये उच्येते । नियमार्थं वचनम् ।

## शेष यथायोग यथासस्य यथाधर्मं चोपदध्यातु ॥ (१३५) (७४)

The rest of the agm is to be covered with bricks as it fits as the prescribed number requires as the nature of the  $\epsilon$ gm requires (135) (74)

The bricks employed for the rest of the agm must be of such a suce and such a shape as to fit into the agm, kjetra their number sust make the number of 200 full and they must be placed in such a way as to cover the interstices between the bricks of the first layer and not to injure the symmetrical appearance of the agm.

धनुपहिनक्षेत्र यणायय गुज्यते । तथाययामस्य । यथा द्विरातपूर्ति । तथा यथाधमं । यथानिमधमं रूप पश्चामं भेदवर्जनायिनावायन्तृपदस्यात् । भेदपिरहारेख्ण पत्नुषमं रत्यपरियहेख्य तत्र या भेदपिरहारेख्ण पत्नुषमं रत्यपरियहेख्य तत्र या स्वर्धात्व तथापदस्याविद्ययं । तर्मवसुम्थानम् । धिपरीत्वा तह्न पुञ्च उदीच्यस्तिस्र्यो रोतय तत्र पुञ्चापरीत्या दक्षिणान्ते प्रत्यवर्धपंपास्यां पञ्चमीपाद्या । तत्या उत्तर रत्ते विपरीता । तयोक्तरत्तोऽप्रमी प्रापुत्तरिविद्या । एवप्पाहितस्य पुरस्ताद् बाह्यविद्या पञ्चमपद्या । एवपसिसम् सेत्रं पत्रस् इष्टर्मा तासामुत्तरेख्य पञ्चावययं प्रापायता । ततो दक्षिणक्षेत्रयद्वरत्त्रश्रीण्वानम् । एव प्रयोदर्शयद्वर्षा प्राप्ति । द्वितीयस्यां मध्ये तिस्य पञ्चम्य । पाष्ट्योस्तरस्यं । सिपरीत्या मध्ये पञ्चन्यम् । पाष्ट्यपोस्तरस्यं । सिपरीत्या मध्ये पञ्चन्यम् । प्राप्तिकादस्यं । स्वितीत्वरस्यं । स्वितात्वरस्यं । स्वयारितपाद्वं । सस्यामेव रीत्यामात्मित्र दक्षिण्यत्व उत्तरत्त्वस्य प्रत्याय प्राविकाद्यम् ।

एव पञ्चेष्टवा सिघरीति । तत पुरस्तादात्मिन पाश्वेयोरुभयत्र प्रादेशमविषय शिरसी ऽत्ययरीत्या सहाष्टाबुदीच्य । तत्र पुच्छाप्ययरीत्या पुरस्तानमध्ये तिस पञ्चम्म ।

पार्खयोस्तदध्यें । तत पूत्रस्या पटन सपादा प्रागायता। । ततो उप्यप्तपटनवेन प्रागायतैना रीति । तत स्वयमाहुण्णावनारो प्रान्प्रत्या-प्रवे सूमपादे । दक्षिणत उत्तरत्वोदप्तक्षिणात्रे । दीर्थपाद्ये । एवमुपहित- स्य चतुष्ट्यस्याभितो हे हे प्रध्यविष्वं तयोरिभतो हे अध्यवं। एव दशेष्टका रीति । तस्या पुरस्तात्तिस्रो गीतय पश्चिममागवत् । शिरोऽप्ययरीत्या मध्ये पञ्चमी । अभितस्तदध्यं वाह्यविषेषं प्रस्तयरित्पार्स्वं । तत्
पुरस्ताद्ययस्य पञ्चम्या सगता प्रागायतैका सगता । तस्या अभित
सपायाग्रदंसहितामन्तिकरादश्युक्तपार्द्वा पूर्वमागस्यण्डचम्यष्ट्रमाद्यामैकंकामुमयोग्यदध्यात् । तयो पदचाहित्यतामेकंकामुमयोग् । शिरसीऽप्यं
पञ्चमोगार्थका । दिशिएपवस्तिपित्यामादित प्रत्यमग्र उभयी सा च
पञ्चमथार्थका । दशिएपवस्तिपित्यामादित प्रत्यमग्र उभयी सा च
पञ्चमथार्थका । दशिएपवस्तिपित्यामादित प्रत्यमग्र उभयी सा च
पञ्चमथार्थका । दशिएपवस्तिपित्यामादित प्रत्यमग्र उभयी ।
तासा पुरस्तात्पञ्च सण्चा उच्यायता आत्मान प्रारदेशेन प्राप्ता ।
तासा पुरस्तात्वात्यमग्रगस्यण्डचम्यष्टमाशाप्राग्यकोभयी । तस्या पुरस्तादासमाग एका पञ्चभीपाथा दक्षिणाग्रा । दक्षिणात्र प्रच्यो दुस्तास्रोदम्या । एव दशेष्टका रीति । तस्या दक्षिणत प्राच्यो द्वे रीती ।
तयोग्रंच्ये पञ्च पञ्च तिरद्वयो ऽध्यर्घा । पार्व्योश्चलस्त्वर्द्या । निर्णा-

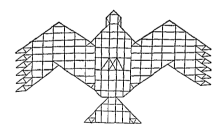


Fig 9 Vakrapaksa Śyenacis Second kind Prastera II (Adhytiya IV Stitra 135)

मरीत्यग्रे प्रागप्रा प्रत्यक्षद्त्रिशदङ्गुला दीर्घपाद्या । तस्या पश्चात्पञ्चा-ध्यक्षा जनगयता । तासा पश्चादध्यप्यानगतपद्त्रिशत्पार्का बाह्यपरिच- मोत्तरदीर्षकस्पात् 'दक्स्यारितवाश्वीमकामध्यभिध्यां मृषदध्यात् । निर्णामादी दक्षिस्रत उदगम्भ सूल्याद्या । एवमस्टेटका सीत । तस्या दक्षिणत उत्तरम सूल्याद्या । एवमस्टेटका सीत । तस्या दक्षिणत उत्तरम्भ । परादेश्य परिकाममा प्रमादक्षेत्र स्वार्थे स्वार्थे पाद्या । स्वा उत्तरत प्राग्वीध्याद्या प्रत्यात्य का । तस्या पुरस्तारस्य क्ष्यद्विधाद्य सुलोवक्स्यारितका भागुवस्योधंकर्णकाध्याधीर्धा । एव पञ्च पत्रपु । एवम्तर पक्ष । शिराति नवेष्टका । द्विपिटरात्मि । एक्विनति पुल्वे । यक्षाये । रह्मा प्रस्तार एकादक पञ्चम्य । क्षाविक्षति स्वार्थे । एक्विनति स्वार्थे । द्वार्ये तस्या । एक्विनति स्वार्थे । व्याप्योऽप्यो । वर्षे स्वार्थे स्वार्थे । वर्षे स्वार्थे । वर्षे स्वार्थे स्वार्थे स्वार्थे । वर्षे स्वार्थे स्वर्थे स्वार्थे स

क दूरियत एतेनातमा पुन्छ च व्याख्यातम् ॥ (१३६) (७५)

Thereby is the aiman and the tail of the Kankacii (the agni constructed in the form of a kite) explained (136) (75)

The srea of the two mentioned parts of the Kanka is equal to the area of the corresponding parts of the second kind of the vakrapakia lyena

कन्द्रो नाम वयो विशेष । नन्द्र इव चित् कन्द्रचित् । तस्यानत्तरो-सतेन सेनेनारामा पुण्ड ष स्थाल्यातम् । पज्यमीना पज्यादाद् द्व चारमि । पज्यदत्र पुण्ड इत्यर्षे । सत्रवरण्याति तसेव । सारमा पङ्गिलस्याते देवारत्त्यायाम् । सर्वेद्यायामेन स्वर्गेनामपन्देदे । पुण्डरुप्यरित स्थामीऽ-स्टारत्त्यायाम । देवायाने । तस्याती विभिन्निभरतिनिभरपन्ति स्थात् ।

ज्ञिरसि पचोपदध्यात् ॥ (१३७) (७६)

Five policamis are to be placed in the head (137) (75) सामर्थाद् हारल्लिब्यासमरनिदीचे शिरो भवति ।

<sup>1.</sup> There seems something wrong in the text the hypote nuse of the adhyardhardhya runs from the west towards the south not towards the horth and we expect therefore e-4ftqu efting this. It is true that the brick might be placed in such a way as to suit the work of the text but then the fullpadys which is mentioned next would have to be placed to the north not to the south of the adhyardhardhya and we should have to read faultingting.

### तस्याकृतिव्यांख्याता ।। (१३८) (७७)

Its shape has been explained (138) (77)

From an oblong of three arains length by two arains breadth the two east corners are cut off with one arain. The remaining area is equal to five pancamis

तस्यासौ प्रक्रमेग्पेत्युक्तप्रकारेगारितनापच्छेद इत्यर्थः । एवम-पच्छिते पञ्च पञ्चम्यो भवन्ति ।

### सन्तपञ्चाशदूदक्षिएी यक्ष उपदध्यात् ॥ (१३६) (७८)

Fifty-seven pañcamis are to be placed in the southern wing (139) (78)

हितीयार्थे प्रथमा । पडरिनिज्यान नवारत्श्वरभावते दीर्घचतुरस्रं कृत्वा कामामिन सप्रादेवेन पक्षयोरपनाम इति वश्यमागुरखानव प्रदिवेन पक्षनमन कृत्वा पक्षान्ते पञ्चमयध्योभि पट् पट् पत्राणि कृपीत्।एत सप्त पञ्जवात्त सन्दर्म्यो भवन्नि।

### तथोत्तरे ॥ (१४०) (७६)

The same is to be done in the northern wing (140) (79) सप्तपञ्चाशदुपदध्यादित्येव ।

### व्यायामेन सप्रादेशेन पक्षयोरपनामः ॥ (१४१) (८०)

The bending of the wings is to be done with a vydydma together with a pradeta (=108 angulis) (141) (80)

The proceeding is analogous to that in the vakrapaksa syena

#### उक्तार्थ ।

### पञ्चमभागीयार्घ्याभि. षट् षट् पत्राणि कुर्यात् ॥ (१४२) (८१)

With bricks which are equal to half a pañcams six feathers are to be made at each wing (141) (81)

ब्याख्यानप्रायम् । एवमात्मपुच्छशिर पक्षेषु पडशीतिशत पञ्चम्यो भवन्ति ।

## अध्यर्धावशिष्यते ॥ (१४३) (८२)

One adhyardha brick remains (143) (82)

Atman wings head and tail as described in the preceding Sutras require one hundred and eighty six pañcams as the whole agni contains one hundred and eighty-seven and a half one and a half remain There are used for the two feet of the banka

अध्यर्घा पञ्चम्या परिशिष्यते।

तवा पुच्छस्यावस्तात्पादावरत्निमात्रावरत्न्यन्तराली प्रादेशच्यासौ भवत ॥ (१४४) (चर्च)

With this adhyardha two feet are made at the western end of the tail of the measure (length) of one aratmi=24 angulis distant from each other one aratmi and having the breadth of one pradeta=12 angulis (144) (83)

त्रयाध्यषया पुच्छत्यावस्तात् । तन्त्रोपप्लवमध्यीरत्युक्ते प्रेष । अन्त-रालविधानेनात्मन्यसभवात् । पुच्छाचे दक्षित्यत उत्तरत्वस्य व्यारत्निमात्र-मयशिष्यानन्तरमरिनदीर्घो प्रादेशव्यासौ प्रत्यञ्ची पादौ भवत । एव पञ्चमो विनियुक्ता भवति । अर्थोदरत्यन्तरालो च भवत ।

# तयोरवस्तादभितो हो हावष्टमभागी प्राग्मेदावुपदध्यात् ॥ (१४४) (८४)

At the western end of these (bricks mentioned in the preceding sutra) on each side a brick the area of which is equal to the eighth part of a pañcami has to be placed their differences (hyporenusea) turned towards the eart (Four mangular bricks with their hyporenuses running towards the north-east and the south east respectively) (145) (64)

तयो प्रादेशस्यासारहिनदोधयो पदयो पुरस्तात् प्रादेशप्रमाण-मवीलप्य पहिषमप्रादेशमागस्यामितो दक्षिणन उत्तरतस्य प्रत्येक हो हावष्ट-ममागो प्रामचेशबुमयन दक्षिणतः प्रामुत्तरिवयेगी उत्तरतः प्रायदिस्य-वियोगे। एव लर्जुमिस्ट्यमाने पञ्चम्यया विनियुक्ता भवति। एवमध्यर्था सा गल्पेन पादमोविनियुक्ता भवति।

# एव 🖰 सारतिनप्रादेश सप्तविष्य सपद्यते ॥ (१४६) (८४)

In this manner the seven fold again together with the two aratass and the pradela is brought about (144) (85)

एवमारम प्रभृतिषु शतमशीति सप्तार्था च पञ्चम्यो द्रष्टव्याः।

ग्रथेव्टकानां विकाराः पञ्चमभागीयाः सावयवाः ॥ (१४७) (८६)

Now the different kinds of bricks will be described Pañcamis and their parts (ardhyās, pādyās and aṣṭamis) (147) (86)

पञ्चमभागीयास्तदधर्मास्तरवाद्यास्तदष्टम्य इत्यर्थः । निरममक्ष्णया-पच्छेदनमित्यस्य सार्वत्रिवरवाद् वचनाद्दते सर्वत्राक्ष्णयापच्छेदनम् ।

य देव्टकां चतुर्भिः परिगृह्णीयात् ॥ (१४८) (८७)

A brick equal to the fourth part of a pañcam; is to be enclosed by four sides (148) (88)

पञ्चम्याद्वतुर्भागीयक्षेत्र चतुर्भिः फलकै कुर्यात्।

म्पर्धप्रादेशेनाध्यर्थं प्रादेशेन प्रादेशेन प्रादेशसिवशेषेगीत । (१४६) (८८)

With half a pradeta=6 angulis one pradeta and a half—
18 angulis, a anguis=12 pradeta and the savitea of a pradeta=
16 angulis 33 tilas.—The area of this brick=144 square angulis=
the fourth part of the area of a pancami (149) (83)

चतुरस्रपाद्यासुत्रे ए। स्यास्थातम् । श्रत्र दक्षिएत उत्तरतः पश्चात्पुर-स्तान्चेति मम ।

श्रुटयर्पेटकां चतुर्भिः परिगृह्हीयादर्थस्यायामेन द्वास्यामरिलन्याम-रुत्निसविशेषेरोति ।। (१४०) (८६)

An adhyerdhu-brick is to be enclosed with four sides, half a vyayama=48 angulis, two sides of one aratin length and the savitesa of an aratin (about 33 angulis 32 tilas) (150) (89)

श्चर्धव्यायामेन द्वचरितनोत्तर फल्कम् । द्वाभ्यामरितनभ्या प्रत्यन्दीन राफलके । प्ररत्निप्रमारो ६त्ययं । प्ररत्निसविधेषेण पूर्वक्लकम् । एव सन्विधेप्रधायिका पञ्चमी भवति ।

ताः यदः ॥ (१४१) (६०)

These are six kinds of bricks. (151) (90)

एव पट्प्रकारा इष्टमा इत्यर्थक । विस्पष्टार्थं वचनम् । तत्र नवत्यभिक शतनम पञ्चम्य । अशीतिशतमध्या । अष्टशत पाद्याः । विशतिरष्टम्य । विशतिरुवपुरसपाद्या । उपकीत्यधिकं शतद्वयमध्यर्था । जोडानाकसदः पडच्या पञ्चम्यस्वतस्र । अयोपधानम् ।

तासां चतुरस्रपाद्या. साध्यमभागाः पादयोहपवाय होवं यथायोगं यथा-सहयं यथाधमं चोपदच्यात ॥ (१४२) (६१)

Having placed from among these bricks the four-cornered quarter bricks together with the asiamis in the two feet, the rest of the agni is to be covered with bricks as it fits, as the prescribed number requires as the nature of the agni requires (152) 91)

तासा पद्प्रकाराणा मध्ये पादयो प्रावेशस्य।सारितवीर्धप्रदेशे हे हे चतुरस्रणाशे सन्तिविधेषे उपधार्थकंकस्य हो हावष्ट्रभागाविभत पिरवमार्थ । प्रस्तारहृष्टस्य प्रजन्नेनातृक्ति । तन्नेनपुष्कानम् । शिरोऽष्ठे वहिंमे स्वस्य तत हिरस्यरितचनुष्टयम् । प्रात्मापच्छेरेषु चतुपु वहिंगिकोषा प्रष्टावर्य-ष्टका । आन्त्रवेदेष्टकत्वारिवयरस्य । पुण्छपाश्वयो प्रष्ट्या । मध्ये वीति प्रयेण हादश पञ्चम्य । एवमास्मित्र पुण्छपु प्रवास्था सहाष्ट्राशितिदि-टका । निर्णामाय एकंत्रा पाया । तत पश्चारपञ्चमो । तत पश्चाद् हे अध्यर्षे प्रात्मस्य सहाष्ट्राशितिद्या । त्राप्ताम्य एकंत्रा पाया । तत पश्चाद हे अध्यर्षे प्रात्मस्य प्रतिविधिक्त । तथा विध्वप्रतिविधिक्त तस्यो वार्वाश्वयक्षत्रे प्रयोग । तथा प्रवाद हे अध्यर्षे प्रात्मस्य विश्वप्रतिविधिक्त तस्यो वार्वाश्वयक्षत्रे प्रवेष्टमा । त्रव पर्ष्टामानित्य विकासिक्त । तथा । तथा चतुरित्यक्त प्राच्या । त्रात्मानित्य । व्याद्वात्य । व्याद्वा

प्रयापर प्रस्तार । तिरोऽये प्रागण पादा । तहया पर्श्वाह्माक् प्रस्मापिके प्रश्नणसाताते हे प्रध्यक्षे । तथे परिश्वमारमाममर्थारितना रमाना । तथोरध्यक्षेत्रोरिका विरक्षि स्तत्यस्वत्त्व पादा । तासा पर्श्वादमापरित्यास्त्रे प्राप्तुत्रभारदिश्चणानिक्येषे प्राप्तिद्वार सधी हे प्रध्ये । एव तिरक्षि त्रयोदशेष्टका । तासा पर्श्वादध्यक्षिय दक्षिणीत्तर-स्रष्यवासमत्त्रे ॥ पाद्येगोरष्ट्ये । तत्त पर्श्वात्यक्षाय्यव्योदस्यत्र प्रादेश-

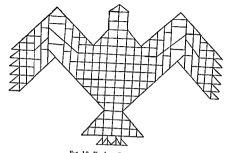


Fig 10 Kanheit Prastara I, (Adhyaya IV, Sutra 152)

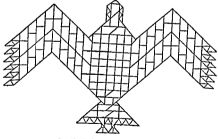


Fig. 11, Kankacit, Prastara II, (Adhyaya IV, Sutra 152)

मविश्वच्य पञ्चमोरीतय पञ्चेष्टका सप्तोदोच्य । तासा पश्चादध्यर्घाद्वयम् । पारवंगोरध्यो । तत पश्चात्पुच्छात्मसयी मध्य पञ्चमो तामभिती द्व ग्रध्ये ग्रात्मगतारत्निपारवें दक्षिणीत्तरसविशेषे । तयो पश्चिमपारवें पुण्य-क्षेत्रे प्रागग्रे हे पाद्ये। एव पञ्चेष्टका संधिरीति । तत पश्चावध्यर्थोहय दक्षिणोत्तरम् । पाइवंगोरध्यं । तत्रवतस्रोऽध्यर्धास्तिग्रुच्य । तत् पुच्छा-ग्ररीत्या पार्खयो पाद्या पञ्च पञ्च । ततो दे ग्रध्ये पदमध्यगताग्रिके प्राक स्थारितपार्थे दक्षिणोत्तरपार्श्वस्थसविशेषे । तयोर्मध्ये प्रागगा पाचा । तामभित प्रत्यगिष्रके हे धष्टम्यौ । पादान्तयोहें हे चतुरस्रपादी दक्षिणी-त्तरायते प्रत्यक्रस्यदीर्घपाद्वे । तत् पर्वप्रविष्टार्ध्याप्रसहिनामेकैमकामण्डीमी पादमध्ययोरुपद्मयात् । एव समस्ता एकविशतिरिष्टका । पक्षारम-समिरीरयोध्यतसम्बत्सो ऽध्यमि प्रागायता । तासा पौरस्त्यपादवात्सा प्राक् प्रत्यगित्रना । तत्र पूर्वपक्षात्मसध्योदेक्षिगोत्तरभागे द्वे पाद्ये उदरदक्षि-ए। प्रे । एव पञ्चेष्टके एते रीस्यौ । पक्षयो पत्रस्थिरीस्थोमंच्ये चतुरिष्टका मध्यर्था रीतय । प्रत्येकमण्टी । पक्षपत्रेषु पादेष्टके मध्येष्टकामिति पूर्ववदु-पपानम् । एव शिरति त्रयोदशेष्टका । मात्मनि पक्षपुच्छस्थिरीतिभि सह पट् पञ्चाशत्। पुच्छ एवनिशत् । पक्षयो शतम् । म्रस्मिन्प्रस्तारे पट् त्रिशत्पञ्चम्य । चतुर्विशतिरध्यां । ग्रष्टचत्वारिशत्पाद्या । चतस्रोऽष्टम्य । शिर इव निरुहतीति । अस्य व्याख्याताभित्रायेखोक्त शिरसि पञ्चीपद-ध्यादिति ।

धलजित एतेनात्मा शिरः पुच्छ च व्याख्यात पादावपीद्रपूत्य ॥ (१४३) (६२)

Thereby the aiman the head and the tail of the altar constructed in the shape of an alasa (a certain bird distinguished as will appear from the following by a peculiar conformation of the wings) are explained while the feet are removed (153) (92)

पारो वजिपत्वानलारोक्तेन बाङ्गीचतालजीवत आत्मा तिर पुच्छ च ध्यान्यानम् । मस्य पादौ न भवत हत्युक्त भवति । मत्रजोऽपि वयौ-विरोषः । पञ्चामीतां पञ्चागद् द्वे चात्मितः । पञ्चादशः पुच्छे । शिरसि पञ्चोपतथ्यात्स्ययः । क्षत्रवरण्यापि पूर्ववत् । पश्योविरोपमाहः ।

## त्रिपट्टिर्दक्षिरो पक्ष उपदध्यात् ॥ (१५४) (६३)

Sixty-three (pañcami) are to be placed in the southern wing (I54) (93)

An oblong of ten aratins=240 angulus length by six artanls=144 aratins breadth is drawn, it contains 60 paicamis to which are to be added three paicamis constituting the six pairas.

हिनीवार्षे प्रयमा । सामध्यीत् पडरितन्थास दशारितन्दीर्धमुद-गायतः दीर्धमतुरस्त कृत्वा पुरुषेशः पद्मयोरपनाम इति वस्यमाशात्वात् पुरुषेशः नमन कृत्वा पक्षाप्र उरत्त्यध्योगि यद् पत्राशि कुर्योत् । एव विपति पञ्चमो भवति ।

तथोत्तरे ॥ (१४४) (६४)

The same is dore in the northern wing (155) (94)

विषष्टि पक्ष उपदघ्यादित्येव।

पुरुषेरा पक्षयोरपनाम ॥ (१४६) (६४)

The bending of the wings is to be done with a puruja-120 angulis (156) (95)

It is managed in the same way as the bending of the wings of the syena and the kanka

म्यास्यातप्रायम् । सारम शिर पुच्छेयु इतस्यति पञ्चम्यः । पदायो पड्विद्यति रात पञ्चम्यः । तत्र पदायोरपोषियाः दश दशः पञ्चम्यो ऽति-रिच्यन्ते । तातां निरसनप्रनारमाहं ।

अपरस्मादपनामात्प्राञ्चमरहिन मित्या तहिमस्मद्यां निवस्यापर पद्ध-पत्रायच्छेदमन्यायच्छेत् ॥ (१५७) (६६)

Having measured from the western end of the bending of the wings one crains towards the east and having fastened (et a pole fixed on the end of that aratin) a cord this cord is to be stretched in the direction of the western cutting off of the feathers of the wings (157) (96)

The cord is stretched from the mentioned pole along the hyporenuse of the triangle which forms the western ruris of the wind जभवत्रापरस्मानिसण्मि मूलादारभ्य प्राञ्चमर्रात्न नित्ना तन बङ्क् निहृत्य तस्मिन्दग्वा प्रतिमुच्यापरपक्षपत्रापच्छेदमुभथत पदिचमपत्रस्य कर्णुरूप पाइवंमानीमालक्षीकृत्य निपातयेत् ।

### एवं पञ्च पञ्चम्यः साध्या उद्गृता भवन्ति ॥ (१५८) (६७)

In this manner (i.e., by cutting off the stripe situated between the cord and the western edge of the wing) five and a half pailcanus are deducted (from the area of the wing). (158) (97)

निर्गामिबहिभू वधक्षाये पड्झि प्रते. सह त्रयस्त्रिक्षत्पञ्चम्यः । उनतेन प्रकारेण पद्यारे निरस्त एक्विसिन्पक्षे पञ्च साध्याः पञ्चनमो निरस्ता भवन्ति । एकेकाद्य निरस्ता भवन्ति । साधी दश पञ्चमयो निरस्ताः । तत्र पञ्चभयप्यागः प्रकाषकारमातः ।

### पादेष्टकामपनाम उपधाय ॥ (१५६) (६=)

Having placed a quarter-brick on (the western end of) each bending—(159) (98)

By cutting off the sixth part of the outer half of each wing, eleven paicams had been taken away from the area of the agin. The number of paicams would then amount to 187 only instead of 1871 (72 in the atmen, head and tail together, 671 in each wing) The wanting half is supplied by the two quarter-bricks mentioned in the sitre.

जपदध्यादिति बदयमाऐन सम्बन्धः । पारेष्टकां निर्माममूले उद्धृत-देरो बुटिलस्याने दक्षिग्णस्त दक्षिगासामुत्तरपक्षः जदनप्राम् । एवमघँटका प्रक्षिप्ता भवति । अतः साध्या दत्त गता भवन्ति । श्रयोपधानम् ।

तातां चतुरस्रपाटाः साष्ट्रमभागा अपोद्धृत्य शेषा ययायोगं ययासस्य ययायमै चोपदध्यात् ॥ (१६०) (६६)

—and having put aside out of among these (classes of bricks), the four-connered quarter-bricks and those which are equal to the eighth part of a pastcam, the remaining classes of bricks are to be placed as it fits, etc. (160) (99)

तातां पण्णामिष्टनाना च दूबिरयुक्तानां मध्ये चतुरस्रपाद्याः साष्टम-भागा वजीयत्वा तानां कदूचिनि पादोपपानार्यत्यादिहं पादयोरमावाता- सामभाव इति भावः । शेपाश्चतस्र इष्टकाः पञ्चम्यो ऽध्योः पाद्या श्रम्ध्याश्च य्यायोगितित्यादि व्यास्थातस् । न्यायमागिर्योगधानस्य मुकरत्वाद्विस्तरेत्यं । तेत्र वस्त्रारि करस्यानि स्रात्मित्तं स्वा त्वस्त्रारि करस्यानि स्वरित्तं स्व । तत्र पञ्चम्यः । पद्वित्तः पाद्योभावः । तत्र पञ्चम्यः । पद्वित्तः । पञ्चम्यः । पद्वित्तः । पञ्चम्यः । पद्वित्तः । पञ्चम्यः । पद्वित्तः । पञ्चम्यः । प्रव्याः । पञ्चम्यः । प्रव्याः । पञ्चम्यः । प्रव्याः । पञ्चम्यः । प्रव्याः । पञ्चम्यः । पञ्चमः । । विद्याः । पञ्चमः । पञ्चमः । विद्याः । विद्

म्रवापरः प्रस्तारः। शिरसोऽग्रं प्राची पाद्या । पश्चादयम् । पाद्वयीव्यत्तस्व स्वाद्याः । ताशा पृक्षाद् विहुमं मध्ये । एव प्रयोदरः। ततः प्रश्नाद्वयाः पाद्वयीव्यत्तस्व प्रतः । वाद्याः। ताशा पृक्षाद् विहुमं मध्ये । एव प्रयोदरः। ततः प्रश्नाद्वयाः पाद्वयीव्यतः स्वत्य व्यत्व । ततः प्रश्नाद्वयवः स्वधाद्वयम् । पाद्वयीरप्यं। पुण्डारमर्वधः। मध्ये पञ्चमो । अभवशास्यं। सिपरितिशेषे पुण्डाके हे प्राण्यं । प्रवाद्वयक्यः रितिः। ततः प्रश्नाद्वयम् । पाद्वयीरप्यं। पुण्डारमर्वधः। सिपरितिशेषे पुण्डाके हे प्राण्यं। प्रयाद्वयक्ष्यः प्रतः रितिः। ततः प्रश्नाद्वयक्ष्यः पद्वदः पाद्याः। एवसारमियरपुण्डेषु चतुरसीतः। निर्णामाय एकः पाद्या। ततः प्रश्नाद्वर्ववस्य । एवसारमियः पुण्डेषु चतुरसीतः। निर्णामाय एकः पाद्या। निर्णामाय एकः पाद्या। निर्णामाय एकः पाद्या। निर्णामाय एकः पाद्या। निर्णामायः पद्वत्य । ततः प्रश्नाद्वर्वस्य । ततः प्रस्तः सुर्वर्वः । स्वयः। तत्रारम्यस्यिरोद्य पुरस्ताद्वन्यतस्य पाद्या। निर्णामाद दक्षिणत्र अतुरिद्याव्यतस्य । स्वयः । तत्राद्यादः । स्वयः । तत्राद्वादः । तत्राद्वादः । स्वयः । तत्राद्वादः । स्वयः । तत्राद्वादः । स्वयः । तत्राद्वादः । स्वयः । तत्राद्वादः । तत्रादः । तत्रादः

मय पादेष्टके झर्षेट्डनमित्यादि पूर्वन्तपत्रेषु । एवमूत्तरः वतः। मातमित पद्वस्वारितत् । त्योदय विरति । पृष्टे पट्यत्वारितत् । एवं चतुरति । त्यादय विरति । पृष्टे पट्यत्वारितत् । एवं चतुरति । त्यायो वोदतात् । मत्यत्वत् । मत्यत्वत् । त्याद्वार्ताः । प्रवार्त्वारः । त्याद्वार्ताः । प्रवार्वारः । व्याद्वार्ताः । व्याद्वार्ताः । व्याद्वार्ताः । व्याद्वार्त्वाराः । व्याद्वार्ति । वरोविष्ठां । वर्षः वरात्वार्ताः । वर्षः वरात्वाराः । वर्षः वरात्वारः । वर्षः वरात्वरः । वर्षः वर्षः । वर्षः वर्षः । वर्षः ।

अप चतु ग्रोतमिति तिस्रस्तिस्र इत्यादिषु एकंग क्रपतीत्यर्थ । परोस्पी-यांसाबिति । अपनामाद्दक्षिस्पत उत्तरतस्र । पक्षमूलादस्पुतरौ भवत इत्यर्थ ।

### प्रउगवित विन्वीतेति ।। (१६१) (१००)

He (the sacrificer) is to construct the alter of the form of a pranga.—The pranga is the triangle formed by the two chief side beams of a cart which meet in front of the cart and the chief transversal beam in the fore part of the cart (it may still be seen in the common Indian carts of our day) (161) (100)

शकटस्येषयो सयोगप्रदेश प्रजग । तद्वज्ञीयत इति प्रजगनित् ।

यावानिन सारत्भिप्रादेशस्तावत्त्रज्ञा कृत्वा तस्यापरस्या करण्या द्वादशेनेष्टकास्तदर्थस्थासा कारयेत् ॥ (१६२) (१०१)

Having made a pranga the area of which is equal to the seven fold agnitogether with the two araims and the madeia bricks are to be made which are equal in length to the twelfth part of the prangas western side while their breadth amounts to a half of the length (162) (101)

The rule for turning a quare into a prauga has been given in the First Adhyava

A square is drawn of double the area of the sopianidha agni two cords stretched from the middle of its eastern side to its two western corners and the two triangles to the south and north of the cords cut off

### तासामर्ध्या पाद्याश्च ॥ (१६३) (१०२)

The half-bricks and quarter bricks (of the brhatis described in the preceding surra) are to be made (163) (102)

तासा बृहतीनामध्या ध्रक्त्याभिन्ना पाद्याश्चोभयविधा दीर्षपाद्या पूलपाद्याश्च कारयेत् । द्वयधिकनवतिचतु रात बृहत्य । चतुरिषक चतु रात-मध्या । रात सूलपाद्या । दीर्षपाद्याश्चतस्र । चोडानाकसद ब्रष्टावध्या द्वे बृहत्यो । प्रयोपघानम् ।

## तासा हे अर्घेष्टके बाह्य सविशेषे चुबुक उपरध्यात् ॥ (१६४) (१०३)

From among these bricks two half bricks, their hypotenuses turned towards the outside are to be placed in the chin' (the apex of the triangle which is compared to a face turned upside down) (164) (103)

चिबुकै पुवस्मिन्नग्रे । स्पप्टार्थं वचनम् । उत्तरेण सिद्धत्वात् ।

## प्रध्यविचान्तयो ॥ (१६५) (१०४)

And half-bricks on both edges (the southern and the northern side of the triangle) (165) (104)

northern side of the triangle? (२०००) (१०५) च झब्दोऽवधारणार्थं । अन्तयोदेक्षिकोत्तरयो । सामर्थ्यात् । पूर्वो-पहिताभ्या सह द्वादर्थ ।

होयमान बृहतीभि प्रच्छादयेत्। प्रचेष्टकामि सल्या पूरयेत् ॥ (१६६)

The rest of the agni is to be covered with brhatis bricks and the number to be made full with half bricks (166) (105)

ष्ठाचेटकाभिरेव न पादेटकाभि । तत्रैवमुण्यानम् । प्राच्यक्ष-तुविद्यातिरीतम् श्रोण्योयहिर्मे प्रस्यं प्राणायते । तयोरभ्यन्तररीतौ ध्य-भिक्ते । तयोरभ्य-तरा पुरोऽध्योषुका बृहतीरीतय पोडदा ।ता पोडस रीतिस्थादवनु भिक्त दातीम्टरमः । तासामभ्यन्तरे द्वे रीतौ एव विद्याधिके । तत्तरत्रयोविनाधिने अनिमध्यरीतौ । एव द्विदातिमट्टमा । षष्टाद्योतिष्टुं-हर्स्य । द्वादरातमप्र्या ।

ष्रपरस्मि प्रस्तारेऽपरस्मिलनोके सप्तबत्यारि⊅शत्पादेप्टका ध्यति-यक्ता उपदध्यात् (१६७) (१०६) In the second layer forty-seven quarter-bricks (Śalapadyas) are to be placed in the western front (of the prunga), joined with each other i.e., the apices of the first, third etc., turned towards the west), (167) (106)

अगरिस्मन्तनीके श्वपरान्ते पादेष्टकाः । शूलपाद्या इतरासामसंभ-वात् । चत्रविदातिः प्रागग्नाः ।

### चुयुक एकाम् (१६८) (१०७)

One Sular a dya—is to be placed in the chin—the top—of the prauga, (163) (107)

श्लपाद्याम् ।

# दीघें चेतरे चतस्र. स्वयमातृष्णावकाञ्च उपदध्यात् (१६६) (१०८)

Two dirghapadyas and two others (i.e., two other padyas, e.g., two sulapadyas), altogether four, are to be put on the place of the swayamairuna (the centre of the cut). (169) (108)

दक्षिणत उत्तरतक्षाभ्यन्तराग्रे दीघंपाद्ये । इतरे शूलपाद्ये प्राक् प्रत्य-गग्निके । नियमार्थं वचनम् ।

अर्ध्यात्रचान्तयोः (१७०) (१०६).

Half-bricks are to be placed on the two (the southern and the northern) edges of the prauga. (170) (109)

ध्याख्यातम् ।

शेवमानि बृहतीभिः प्राचीभिः प्रश्वादयेदघँच्टकाभिः संख्यां पूरपेत् (१७१) (११०)

The rest of the agm is to be covered with brhan-bricks turned towards the east and the number to be made full with helf-bricks. (171) (110)

पूर्वत् । तर्षं वयुष्पानम् । परिवमार्षे गूलपादाः सतापत्यारितात् । वृत्योत्ते वे ११ । मध्य उद्योक्ष एहादयः रोतयः । तासु सर्वानु वादवंबीरध्योः । प्रामासतः । मध्यानीस्यां मध्यमासूद्युत्य सरयाः स्थाने वृत्योक्षणायाणन् स्टब्स् । चतुर्योगञ्जमोरीस्योः पादवेतीस्तात्रीस्तात्री हृहतीरसूत्य पट् एडर्च्या निवेदाः एव द्विरातः प्रस्तारः । प्रतिमन्त्रस्तारे चतुर्वस्तातं मुहताः चतु स्त्रियदध्योः । पञ्चायच्छ्लपाद्याः। द्वे दोर्घपाद्ये । द्यत्र कस्पोक्तो विधि-रनुसंपेयः। तत्रैयमुक्तम् । प्रदगचित्र चिम्योतः आतृश्यवानिति । स एतस्येव सतः समुद्गृह्यासो प्रापायातयित स तथा विहृतो (C विभिन्नो) भवति । न बहिबदियुपः स्यादिति ।समुदगहेरयंसी सकोचयित्वेरययः।

उभवतः प्रवर्ग चिन्वीतेति (१७२) (१११)

He is to construct the altar in the form of a double prauga such is the tradition. (172) (111)

विज्ञायत इति शेपः।

यावानिनः सारस्निप्रादेशस्तावदुभयतः प्रज्यं कृत्वा (१७३) (११२)

Having made a double prauga equal in size to the (sevenfold) agai together with the two aratni and the pradesa (173) (112)

An oblong is drawn the breadth of which (from the south towards the north) is equal to the side of that square which is equal to the supravidha agni while its length is the double of the breadth, cords are stretched from the middle of the eastern and western sides to the middle of the northern and southern sides and the triangles in the four corners cut off, the remaining part is the desired who are the production of the contraction of the strength of the st

इस्टना, मुर्थादित्यध्याहारः । प्राघोट्यमपुरपक्षेत्रकरेणोक्तेन विधिनौ-भयतः प्रचन कृत्वा । अयमत्र प्रकारः । सार्धसन्तिवध्येत्रवरणो तित्वार दिगुणायाम दोषंचतुरसः विद्वरेत् । तत्र त्रीरिण धातान्यटाविद्यातिक्वाहरुः स्य प्रधिवशास्त्र तिलास्तियंद्यानी । दिगुणा पार्त्यमानी । एव विद्वत्य पूर्वाचरयोः करण्योमध्याद् दक्षिणोत्तरयोगेस्ये निधातयेत् । वहिः स्पन्यमन् चिद्धनात् । एव कृतेऽधीधिवसन्तविद्यत्वत्रयमङ्गुल्यः वरण्यो भयन्ति ।

सबमेन तिर्यंड माग्याः प्रउगचितोक्ता विकाराः (१७४) (११३)

The different kinds of bricks, which have been mentioned under the prausa citi, are to be made here with the ninth part of the breadth. (174) (113)

There are made bihati-bricks, one side of which is equal to the minth part of the breadth of the oblong described above, while the other side has the double length. Likewise, there are made ardh 35 and 313 or of these byhatis. In the second layer forty seven quarter-bricks (Salapadyas) are to be placed in the western front (of the prauga), joined with each other is, the apices of the first third etc turned towards the east those of the second, fourth, etc., turned towards the west) (167) (106)

आरस्मिन्ननीके खपरान्ते पादेष्टका । शूलपाद्या इतरासामसभ-वात । चतुविदातिः प्रागगा ।

### चुबुक एकाम् (१६८) (१०७)

One Sulapudya—is to be placed in the chin—the top—of the prauga (168) (107)

### शूलपाद्याम् ।

दीघें चेतरे चतस्र स्वयमातृण्णायकाश उपबध्यात् (१६६) (१०६)

Two dirghapadyas and two others (i.e. two other padyas, i.e., two salapadyas) altogether four are to be put on the place of the swayamdinwa (the centre of the cit.) (109) (108)

दक्षिणत जत्तरत्रचाभ्यन्तराग्र दीघपाद्ये । इतरे शूलपाद्ये प्राक् प्रत्य-गण्निके । नियमार्यं वचनम् ।

## अर्ध्याञ्चान्तयो (१७०) (१०६)

Half-bricks are to be placed on the two (the southern and the northern) edges of the pranga (170) (109)

#### व्याख्यातम् ।

शेषमानि बृहतीनिः प्राधीनिः प्रच्छादयेदर्षेट्टकानिः सल्यां पूर्येत् (१७१) (११०)

The rest of the agns is to be covered with brhats bricks turned towards the east and the number to be made full with half-bricks (171) (110)

पूर्ववत् । तत्र यमुषपानम् । पश्चिमार्षं गूलपाद्याः सस्तवस्वारिशत् । पूर्वोत्ते ने हा । मध्य उद्योच्य एनास्य तैतव । तामु सर्वामु पार्व्ययोरध्यां । प्रमायता । मध्यारीश्या मध्यमामुद्भूत्य तस्याः स्थाने पूर्वोक्तपाद्यानकु-स्टयम् । चुर्मोगन्यनीरीश्यो पास्यतिस्तारस्तारे चुर्हसेत्रतः सुदृश्य । चुर्कु-निषेमा एव दिशतः प्रस्तारः । प्रसिन्त्रसत्तारे चतुर्देत्रतः सुदृश्य । चुर्कु- स्त्रिश्वरूपा । प्रन्वाशच्छूलपाद्या । द्व दोषंपाद्य । स्नत्र कल्पोक्तो विधि-रनुसर्थेय । तत्रैवमुक्तम् । प्रवगचित चिन्योत भ्रातृ-ववानिति । स एतस्यव सत समुद्दृह्यासी प्रागायातयति स तथा बिह्ततो (C विभितो) भवति । न बह्विदियूप स्यादिति ।समुद्दृतृहेत्यसी सकोचयिन्वैत्यर्थ ।

### उभयत प्रजग चिन्वीतेति (१७२) (१११)

He is to construct the altar in the form of a double prauga such is the tradition (172) (111)

विज्ञायत इति शेप।

### यावानिन सारित्नप्रादेशस्ताचहुभयत प्रजग कृत्वा (१७३) (११२)

Having made a double prauga equal in size to the (seven fold) agni together with the two aratins and the pradesa (173) (112)

An oblong is drawn the breadth of which (from the south towards the north) is equal to the side of that square which is equal to the suntavidia agin while its length is the double of the breadth cords are stretched from the middle of the eastern and western sides to the middle of the northern and southern sides and the triangles in the four corners cut off the remaining part is the desired behaveab breaks.

इष्टका बुर्धावित्यध्याहार । ध्रधांव्यमपुरुषक्षेत्रकरेणोक्त न विधिनी-भयत प्रजा कृत्वा । अयमन प्रकार । साधंनव्यविधक्षेत्रकरणो विस्तार द्विगुणामाम दोषचतुरक्ष विहरेत् । तम शीर्ण दाता यप्पाविधवित्वाङगु-रूप प्रधवितार्च तिलासितर्यक्षमानी । दिगुणा पासनानी । एव विहरूप पूर्वावरयो करण्योमध्याद दक्षिणोत्तरयोगस्ये निपातयेन् । बहि स्पन्यमप विक्रत्यात । एव इत्रेडाधिकस्वरूपविद्यात्यमङगुत्य करण्यो भवति ।

### नवमेन तिर्येड मान्या प्रउगचितोक्ता विकारा (१७४) (११३)

The different kinds of bricks which have been mentioned under the prauga cits are to be made here with the ninth part of the breadth (174) (113)

There are made bihari bricks one side of which is equal to the ninch part of the breadth of the oblong described above while the other side has the double length Likewice there are made ardh 32 and pad 32 of these brhafts

इस्टकानामिति येष । तिर्यहमानी श्रीण शतान्यव्यविश्वतिश्वाहमु मयो प्रद्वाविशास्त्र तिला । तत्वा नवमभागेन प्रद्वाविशास्त्र विकारा । नवमभागा द्वादशभगस्यानीय कृत्वा नवमभागावामात्वयव्याना वृद्धय । तत्वामध्यो जमयभकारा पाखाल्य कारपेदित्यर्थ । तत्र मृहस्योज्टाविश-स्वितक प्रद्वात । प्रद्याचारित्रशतम्भी । प्रष्टो सूल्याया । तथा श्रीष्टवादा । सेशानाकसदस्त्र (?) इष्टब्या । । प्राची सूल्याया । सेशानाकसदस्त्र (?) इष्टब्या ।

### तयोपधानम् (१७४) (११४)

The agm is covered with bricks in the same way as it is done in the prauga cit: (175) 114)

यया प्रजगिवस्युक्तम् तत्र विव्युक्तयोर्डे द्व प्रध्ये इति द्रष्टरूच्यम् । अध्यान् व्वास्त्रविरित्यमानेषु चेति । शेयमांन गृह्वीभित्त्रियादि च । तत्रेवमुपपा-तत्त्राम् प्राच्योष्ट्यद्वय रोतम् । तत्र विश्वणस्या सक्त्यानम्बाद्वयेनेका रोति । तत्त्र्यान्त्रगतरीत्या मध्ये हे गृहत्ये । अत्वत्यान्त्रम्य र्वास्त्रम्य स्वयान्त्रम्य रोत्यान्त्रम्य । तृत्वीया पहिष्टका । तुरीमाप्टका । पञ्चियी स्वयाद्वय । पत्नी द्वाद्वीप्टका । सत्र मध्याद्वय भृहतीस्व्युत्य विवातिर-प्रधी । सन्त्रमी चतुर्वेदीत्यका । स्रष्टमी पोडशेष्टका नवस्यण्टादशेष्टका । प्रवृत्त्रमुत्तरो विभाग । स्रस्मिन्त्रस्तारे चतुर्विश्वतिशत गृहत्य । पट्सप्तितर-धर्मा ।

# अपरस्मिन्त्रस्तारे चुबुकयोह्रे पादेण्डके उपदध्यात् (१७६) (११४)

In the second layer two padyas (Salapadyas) are to be placed in the two ends of the agni (176) (115)

शूलपाद्ये ।

# सम्यन्तवोद्भव दीर्घपाद्ये (१७७) (११६)

And a dirghapadya at each end of the joining line (the line in which the two prangas forming the ubhayatah—pranga meet) (177) (116)

प्रवेग सन्ध्यन्तयो दक्षिणीत्तरस्रवत्योरित्यर्थं ।

बीर्षे पेतरे चतस्र स्वयमातृष्णायकाः। उपवश्यावर्षाः चानतयो द्येपर्मानः बृहतीभि प्रच्छादयैदर्षेटकाभि तत्रवा पूरवेत् (१७८) (११७)

Four bricks two dirghapadyas and two others (Sala-padyas) are to be placed on the spot of the svay imatrina

ardhyās on the edges the rest of the agni is to be covered with brhāti bricks (turned towards the east) and the number to be made full with half bricks (178) (117)

पूर्वेण व्यारमातम् । तत्रैवमुण्यानम् । पूर्वपिवमसुकुक्तयोद्वे शूलपाद्य । मध्यसप्तद्वशोदीच्यो रीतय । सर्वे न प्रागायता इटका । मध्ये वृहस्य । अन्तेष्वध्या । दक्षिणोत्तरस्रवतयोदींषपाद्य । मध्यमाया रीत्या मध्यमाया स्थाने पूर्वस्पाद्या । चत्तस्य विद्या विद्यास्थानिष्या । पृत्वद्वित्तत् वृहस्य । स्थाने पूर्वस्पाद्या । चत्तस्य विद्यासम्बद्धाने । एव द्वितत प्रस्तार । अस्मिन्यस्तरोऽष्टाद्यातिकात वृहस्य । चतु - पास्टरच्या । चत्रस्य प्रस्तार । अस्मिन्यस्तरोऽष्टाद्यात्तिकात वृहस्य । स्थानेस्य । स्थानेस्य विद्यान्तु-स्योध । तत्रवेषस्त्रम् । स्थानेस्य । स्थानेस्य । स्थानेस्य । स्याप्तु वृहस्य । स्थानेस्य । स्थान

इति चतुर्योऽध्याय



## पंचमोऽध्यायः

### रथचक्रचित चिन्वीतेति विज्ञायते (१७६) (१)

He is to construct the agni in the shape of a chariotwheel such is the tradition (179) (1)

रथस्य चक्रमित्र चीयत इति स्यचक्रमित्। पूर्वज्वाकर्पनानुक्तेऽपि श्रृती गम्यमानाया विज्ञायत इति विशेषप्रतिपादनार्थमुक्तम् । अमुमेव प्रतिपादयाति।

### द्वयानि हु खलु रयचक्रांग्रि भवन्ति (१८०) (२)

There are indeed two kinds of chariot wheels (180) (2) तु शब्दोडवणरणे । तत्र द्विप्रकाराणि छोके रथनकाणि भवन्येव । कानि पनस्तानि ।

### साराणि च प्रविद्युक्तानि च (१८१) (३)

Namely those with spokes and those having pradhis (i.e. massive whoels consisting of square piece to which four segments of a circle are attached) (181) (3)

सहारैवेंतेन्त ६ति साराणि । प्रधियुक्तानि व । प्रथयो नाम वक्र-स्यान्ताः। तद्यक्तानि व ।

## ष्मविशेषाते मन्यामहेऽन्यतरस्याकृतिरिति (१८२) (४)

As no particular characteristic is mentioned, we adopt both, a description of the form of both (will be given) (182) (4)

पाहाणे रथचक्षति चिन्नीतेत्यविशेषेण श्रूयते । तस्मादविशेषात्ते वय मन्यामहे । प्रन्यतरस्याकृतिरिति । तस्मादुभयप्रकार वक्ष्याम इत्यपं ।

घषानि विमिमीते यावानिन सारत्निप्रादेशस्तावसीं भूमि परि-मण्डसी हत्या तस्मिन्यायसाभवेसामचतुरस्र कृत्या (१८३) (४) He measures the area of the agni, having made a circle equal in area to the agni together with the two aratinis and the pradeta (i.e. to 74 squire purusas) and having drawn in that circle a square as large as it can be (183) (5)

तस्य करण्या द्वादशेनेष्टका. कारयेदिति वश्यमाणेन संबन्य । विष्क-म्मो मण्डतविधावेन प्राण्डित । मध्ये राष्ट्रकु निहस्य पश्चाशीतिष्ठताद्युले-न चतुरंशतिल्युक्ते न परिमण्डत भ्रमयेत् । तस्य मध्ये विष्कम्मापंदि-करण्या सप्ततिलाधिकया विपय्दिशतद्वयाद्युलया समनतुरस्तं कुर्यत् । चतुरस्राद्वहि चत्वार. प्रथयः ।

### तस्य करण्या द्वादशेनेप्टकाः कारयेतु (१८४) (६)

With the twelfth part of the side of this square the bricks are to be made (ie bricks the side of which is equal to the twelfth part etc.) (184) (6)

हाविशस्यद्गुलेन पञ्चतिलोनेन,समयतुरस्रकरणम् । चतुरस्रमध्ये चतुरस्तवारिराच्छत्तीमध्टका धेरते।

### तासाए पर् प्रयायुपघाय शेपमप्टघा विभनेत् (१८४) (७)

Six of these are placed into each pradhi (i.e., each segment), the rest (of each pradhi) is divided into eight parts (and covered with eight bricks) (185) (7)

प्रशिक्षमध्ये पर् चतुरका जपपाय तस्य प्रये वेषमध्या विध-वि । अपितानां पण्णा पारवेषोदे हैं । मुखे पत्तर हित । विशोजमायान् वि । अपितानां पण्णापारवेषोदे हैं । मुखे पत्तर हित । विशोजमायान् । तिलअपहीन दिब्दासिंद्यमुण्णेक प्रकन् । स्थानिक्शित्यहेश्वरहुप्त रारो अविति । दिलोक्षय पर्वितास्यस्युण तिल्कुस्तमेन विगेष् पनवन् । एलाद्यतिनयुक्त द्वित्यार्थास्यस्य हित्यस्य । स्थानिकोनस्यस्याभ्या राप्तास्य पारवेष् । पर्वितास्यस्य पर्वितासिक पार्यान्तरम् । तम् पन् रिय तस्येद् यथा तिलवयोगार्युनि रारो भवित । सुवीयस्या साप्यिन-

There seems to be a lacuns after ৰখাজনৰ, if not being stated
that the hypotenuse of the triangle has to be curved in the
form of a bow so as to fit into the periphery of the circle
The MSS read ৰখা বহু নিউ নবানহানে।

स्यड्णुष्ठमेक तियंष् पाठकम् । त्रिवायड्णुतक पोडशतिलहीन द्वितीयम् । सप्तितिलोनवर्यस्थितद्वपुत्रमेक पादवस् । चतुस्त्रियकपादनीत्यस् । तर्वास्त्रवाद्वपादस्य पद्धान्यस्य । त्रिवास्य । प्रवास्य । त्रिवास्य । त्रिवास

# अपर प्रस्तार तयो पदच्याद्यथा प्रध्यमीकेषु स्नत्यो भवन्ति (१८६)

The second layer is to be placed in that way that the corners (of the large square) coincide with the centres of the segments (of the first layer). The second layer is therefore composed of exactly the same bricks as the first layer and the rule bhedan variayet is complied with by simply shifting its position by one eight of the circumference of the circle (186) (8)

पूर्विस्मन्प्रस्तारो महादिखु प्रवथ । इह तेषु प्रध्यनीकेषु प्रश्विमध्येषु चतल सत्त्व । महादिकु स्नक्व इत्वर्ष । एतावानेव भेद पूर्वस्मात्प्र-स्तारात् । एव व्यव्यासेन पञ्च चितम । इति करणा समाप्तिसूचक ।

### मथापर (१८७) (६)

Now we shall describe the other kind of ratha kacracit (187) (9)

सनन्तरमपरप्रकार सारस्य चक्रचिदुच्यत इस्यथ ।

# पुरवार्यात्पञ्चदशेनेप्टका समचतुरस्रा कारयेग्मानार्या ॥१८८॥ (१०)

With the fifteenth part of half a puruja square bricks are to be made they are used for measuring (for the measurement of the area of the citi not for the construction of the citi steelf (188) (10)

पुरमार्थात् । पुरस्तरोत्त समुद्रेतः सहुत्यारिष्ठ सत्वारिः ततान्यव्युत्यः । तस्याधात् द्विपताधि र सत्तताहरूपत् पञ्चदतातासतीरवधिष चतुः सता-दुगुतः मूलः गृहीरवा तेन भागेनेष्टराः समयतुरस्यः सारयेत् । मानार्यो । एताभिरिष्टकाभिरिनमान वश्यति । तर्या । नोपधानार्या । तत्र पञ्च-दशभागस्य करणी वर्जूष्ति । अशीर्यधिकवतु शतमङ्गुलीश्वतुहित्रप्रति-लयर्गेण पट् पञ्चानञ्जताधिक सहले एा हत्वा तस्य मूलमानीय तिलवर्ग-मूलेन चतुरित्रशाधा विभञ्च नक्येमकविद्यातिरङ्गुलय एकत्रिशत्तिला । तेने ध्टका समवतुरला कारयेत् ।

सासा हे दाते पञ्चिव ध्यातिद्य सारत्नि प्रादेश सप्तविष्य सपद्यते (१न६) (११)

Two hundred and twenty five of these bricks constitute the sevenfold agni together with the two aratins and the pradeia (189) (11)

तृतीयार्थे पष्ठी । प्रधपुरुपक्षेत्रे पञ्चदश्चेष्टका शेरते । ता पञ्च दशेभिर्मूरिणता ह्रे सते पञ्चविशतिश्व भवन्ति ।

तास्वन्या चतु पष्टिमावपेत् ॥१६०॥ (१४)

To these (two hundred and twenty five bricks) sixty four more are to be added (190) [14]

तासु मानायासु । ग्रन्या तत्सहशा उक्ताभ्योऽतिरिक्ता चतु पण्टि मिष्टका ग्रावपेत् । सयोजयेत् । एवमिनक्षत्राधिकामि सह एकोननवति-शतहय भवन्ति ।

ताभि समचतुरस्र करोति ॥१६१॥(१४)

With these bricks a equaters to be formed (191) [15] नाभिरेकोननवृतिहातद्वयसस्याकाभि ।

तस्य पोडशेष्टका पार्श्वमानी भवति ।। १६२।। (१६)

The side of this square comprises sixteen bricks (192) [16] वृद्धेणा चतुरसाए। प्रदर्गनार्थमिदम् । म्रानिस्टेममप्य परिमृद्धे प्रमा द्वाभग द्वाभग चतुरिय्य धतुरस्य नृत्या। ततिश्रभिदिशभिनेवे-एकम् । ततस्यतुभिद्वतुभि पीरदोय्यशीम्यादि । पोडराभि यट् पञ्चाग-च्छनद्वोय्यन चतुरस्य चात्र नुर्योदित्यर्थ ।

त्रयस्त्रिण्यवितिशिय्यन्ते ॥ १६३ ॥ (१७)

Thirty five bricks still remain (after a square of sixteen by sixteen has been formed) (193) [17]

एव पोडवेट्टकामि. चतुरसं कृत एकोनमवतिशतद्वयात् त्रयस्त्रि-

### ताभिरन्तान्सर्वेत परिचितुयात् ॥ १९४॥ (१८)

These are to be placed on all sides round the borders (of the square 10 according to the commentary on the north side and east side of the square) (194) [17]

त्यांनरितिष्टाभिरन्तानाहित झारम्य प्रवक्षिणुमुष्पीयमानत्वा-त्यमीयाधेवा बहुवजनम् । पूर्वात्तरपाइवेगीरित्यर्व पूर्वपादवेमान्या पो-दया । उत्तरपादवेमान्या पोडतः । पूर्वोत्तरकोटचा खण्डक्षेत्र एका । एव नयस्वित्रत्

### नाभि योडश मध्यमा. ॥ १६५ ॥ (१६)

The sixteen middle bricks form the nave of the wheel (195) [18]

्षमुपहितानामिष्टकानां मध्यमा । मध्यमतः । पोटलेष्टका यक्तरः नामिर्भवति । तत्र प्रकारः । मध्ये पञ्चेष्टकापाश्वेमानीक पञ्च-विगेष्टका पतुरस् परिष्णुस तस्य चतुरस्रस्यानात्तरिक्षु स्रकिषु या इष्ट-का तासा मध्येषु शहनुनिवहृत्य स्पत्वया परितनोति । एव पोडलेष्टक चतुरस्र भवति । सा नामि ।

# चतु पव्टिरराञ्चतु पव्टिबॅरि ॥१६६॥ (२०)

Sixty four bricks form the spokes of the wheel sixty four the vedi (that means the empty interstices between the spokes) (196) [20]

विष्टानामिण्टवामा चतु पथ्टिरिचप्टवाइकस्वारा श्रीसद्वावयवा मविता । विद्रिपि चतु पाँटिरिच्छा । अराखामन्तरासमूनिवेदिसज्ञा- । अराखामन्तरासमूनिवेदिसज्ञा- नामपेदलात् । तत्र स्तरणादयो पर्मा । अराखा वेद्याद्य सह ध्रट्याविद्यति स्तिम्प्टवा । तत्र प्रकार । चतुरस्तर्यः क्ष्योदसंप्टवाचार्त्यमृतीव ववपिटिसतेट्व चतुरस्त धरिगुष्क तस्य चतुरस्तस्य विद्यु या इत्यादसंप्टवाचार्त्यम् विद्यु या इत्यादसंप्टवाचार्त्यम् विद्यु या इत्यादसंप्टवाचार्यस्याया मञ्जूष सहया स्वादसंप्टवाचार्यस्यात्रात्या मजीत् ।

नेमि. शेवाः ॥१६७॥ (२१)

The remaining bricks (one hundred and forty-five) form the fellos of the wheel (197) [21]

शेपा विनियुक्तनिशिष्टा पञ्चचत्वारिशच्छतमिष्टका नेमिर्भ-वन्ति । रथचक्रस्य वाद्यावयवो नेमि ।

### माभिमन्ततः परिलिखेत् । ११६८। (२२)

The nave is to be circumscribed at its borders with a circle (i.e., the square forming the nave is to be turned into a circle) (198) [22]

नाभि पोडश मध्यमा इत्युक्तम् । सा नाभिमन्ततः सर्वतो लिसेत् । स्वरुगयार्थभित्यादिना ।

### नेमिमन्ततस्यान्तरतस्य परिलिस्य ॥१६६॥ (२३)

After having circumson bed the felloe at its inner and outer edge—(i.e. after having tutned the two squares representing the inner and the outer edge of the felloe into circles) (199) [23]

ब्रन्ततः एकोननवित्यतद्वयेष्टकमिनशेषम् । प्रश्लयायमित्यदिना मण्डलः परिलिरमः । धन्तरतरमनुरचत्वारिप्रच्छतपरिमितः चतुरसः च मण्डलोकत्येत्ययं । एवमनिवधेने नीपि मण्डलानि भवन्ति । तत्र ।

नेमि नाम्योरन्तराल हात्रिष्टशया विभव्य विषयाँसं भागानुद्धरेत्।।२००।। (२४)

One divides the area lying between the nave and fellor into thirty-two parts and takes out the second, fourth sixth, etc., parts. (200) [24]

मध्यमाद्यमण्डलयोर्मध्ययति क्षेत्र द्वात्रियद्या विभज्य नाभेरारम्या नेश्या द्वात्रियत लेखा निसित्या विषयीसमेनान्तरान भागानुद्धरेत् ।

## एयमायाप उद्गृतो भवति ॥२०१॥ (२४)

In this manner the added part (i.e., the sixty four bricks by which the square of 289 bricks exceeded the legitimate srea of the sartasidha agni) is again removed (201) [25] तास्वन्याश्वतुः पष्टिमावपेदित्युक्तास्ता ग्रपतीता भवन्ति । जाता-वेकवचनम् ।म्रराणा च वेदेश्च तुल्यप्रमाणस्वादिति भावः । एवमराः पोडश भवन्ति । तावदन्तराजाः ।

नेमि चतुः पटिट कृत्वा व्यवलिख्य मध्ये परिकृपेतु ॥२०२॥ (२६)

Having divided the felloe into sixty-four parts and having drawn the separating lines describe a circle in the middle (of the felloe). (202) [26]

नेमि प्रदेशमध्यन्तरदेशादारम्यादाह्यान्ताच्चतुःपष्टि कृत्वा चतुः पिष्टाभागान्तमान्कत्वा तत्र द्वितीये प्रस्तार स्वरा नेमि प्रविश्वति । तत्र भेदो यथा न भवति तथाप्रराणी पाइवेदेवभागान्योडशभागान् कृत्वेकैकं भागे समग्रस्तुरो भागान्कृत्वा व्यवसिक्ष्य व्यवधानिक्त्य नेमि मध्ये परिकृणेत् सर्वतः कृपेत् ।

ता अष्टाविध्वातिशतं भवन्ति ॥२०३॥ (२७)

Thus we get one hundred and twenty-eight (bricks placed in the felloe). (203) [27]

बाह्याद्वतुः पष्टिः । तासामेकं करणम् । श्रग्ततद्वतुः पष्टिः । तासा-मेकं कररणम् ।

श्ररा<sup>∪</sup>श्चतुर्था विभजेत् ॥ (२०४) (२८)

Each spoke is (to be divided) into four parts (204) [28]

भरात्वतुर्पा विभज्य सेखाः कुर्यात् । तासा चत्वारि (करणानि ?) तात्वतुः पप्टिः ।

नाभिमष्टधा विभजेत् ॥ (२०५) (२६)

The nave is to be divided into eight parts. (205) [29]

व्यत्रिपि द्वितीय प्रस्तारानुपुरण विभागः । वरप्रदेश मध्येषु लेखा इत्ययः । तास्त्रिमुजाः । तात्मोकः करणः वाह्यकलकं प्रमुर्वेकम् । एवं सप्त करणानि । एव प्रयमः प्रस्तारः । एव दातद्वय संपत्तिः। तत्र मध्ये भेदो न परिहरणीयः । न स्रक्तिपारवैगीरिरमुक्तम् । (एव प्रथम प्रस्तार ।) अपरस्मिन प्रस्तारे ।। (२०६) (३०)

(This is the first layer), In the second layer-(206) [30]

उपधानम्ब्यत इति शय ।

नाभिमन्ततश्चतुर्थवेलाया परिकृतित् ॥ (२०७) (३१)

-a circle is to be described in the nave of the distance of a quarter from the edge (207) [31]

श्रन्तत भ्ररसयोगदेशे चतुयवेलाया मध्यादारभ्य बाह्यतो नाभिचतुर्य-मवशिष्य परिलिखेत् ।

नेमिमन्तरत ॥ (२०६) (३२)

(In the same manner a circle is to be described) in the felloe (at the distance of a quarter) from its inner edge (208) [32]

श्ररसयोगदेश नेमिमभ्यन्तरतो नेमि प्रमाण चतुर्य मागेऽतीते परि-कृषेत ।

नेमिम तरतश्चतु पप्टि कृत्वा व्यवलिखेत् ॥ (२०६) (३३)

After having divided the felloe at its inner edge into sixty four parts draw the dividing lines (209) [33]

नेश्मन्तर परिकर्पण बाह्यभाग चतु पष्टि इत्वेदगादि । भ्रत्न प्रथम-प्रस्तारनेखाना मध्येषु लेखास्तासामेक करणम् ।

अराणां पञ्चया विभाग था परिकर्षसमो ॥ (२१०) (३४)

The spokes are divided into five parts each up to the two circles (in nemi and nabhi) (210) [34]

ie the area of a spoke is considered to reach into the felloe and the nave up to the two circles which had been drawn in them at the distance of a quarter from the edge and this whole area is divided into five parts

श्वरासाः भेदपरिहारेसा पञ्चमा विभाग । मापरिकपसायो । परि-कपण शब्देन नेमिनाभ्युदरेषु प्रविष्टनतुर्याशासुच्येते । ताभ्याभराणां भेद- परिहारेण पञ्चथा विभाग इत्यर्थः । ता ब्रशीतिरिष्टकाः । तासां पञ्चकर-णाति ।

# मेम्यामन्तरालेषु हे हे ॥ (२११) (३४)

Two bricks are placed in each of the interstices in the felloe. (211) [35]

ग्रराशामन्तरालेषु वेदिप्रदेशसमीपे नेम्पां हे हे इप्टके । श्रराशी नेम्पां प्रविष्टस्वान्न नेमिचतुर्भागाः । वेदिविस्तारम्मयः सम्भवन्ति । सासामनूत्रीनां विश्वागः । तासामेकं करशाम् । वा हात्रिशत् ।

## नाम्यामन्तरालेप्वेकैकाम् ॥ (२१२) (३६)

One brick is to be placed in each of the interstices in the nave. (212) [36]

ग्रराणां नामो प्रविष्टत्वान्नाभिचतुर्थांशा वेदिविस्तारमूमयः सम्म-वन्ति । तेप्वेकामिष्टकाम् । ताः पोडश ।

### यच्छेपं नामेस्तदष्टधा विभजेत् ॥ (२१३) (३७)

The remainder of the nave is to be divided into eight parts. (213)[37]

पत्रवेवेतायां परिक्रपेदित्वुक्तम् । ततः प्रभ्वन्तरिमृत्यर्थः । तद्दिमे पिद्वरिष्टे प्रतिद्विष्टे । ताद्विष्टे प्रतिद्विष्टे । ताद्विष्टे प्रतिद्विष्टे । ताद्विष्टे प्रतिद्विष्टे । ताद्विष्टे प्रति । त्विष्टे । त्विष्

## स एव योडशकरणः सारो रवचक्रचित् ॥ (२१४) (३८)

This is the construction in the shape of a wheel with spokes, which requires altogether sixteen different kinds of bricks. (214) [33]

उत्तरपटलोऽि द्रष्टव्यः। पूर्वत्र सप्त । धपरस्मिन्त । सुखप्रह-णार्थं करणानां ग्रहणं । धत्र कल्पोको विधिरनुसंधेयः। तत्रैवसुक्तम्। रयनकवितं चिन्त्योत धात्व्यवानिति विज्ञायते। धाङ्गतिविकारस्य सग्रव्द-संयोगाद्यावानिनः सारिल प्रादेशस्तावतीं भूमि परिमण्डलां कृत्वाऽ-नृशकंरिमध्टकाः परिचिनोति । ध्यान्तरतोऽयान्तरत एव नव स्वय-मातृण्णायाः । अय स्वयमातृण्णाया मध्ये नामिमिव करोति । तस्यानृदिश्चमवान्तरिवान्तराणि, च नेमिमिवेष्टका धायातयित। स एप रयनकविद् धातृव्यवतः परिकृष्यतः इति । सत्र परिकर्षणं मण्डल-कर्षण्म्।

# वष्ठोऽध्याय:

# द्रोग्णचितं चिन्वोतेति विज्ञायते ॥ (२१५) (१)

He is to construct the agai in the form of a trough Such is the tradition. (215) [1]

द्रोग्।कारमिव चिन्वीतेति विज्ञायते ।

द्वयानि तु खलु द्रोणानि भवन्ति ॥ (२१६) (२)

But there are two kinds of troughs. (216) [2]

भवन्ति । द्वयानि द्विप्रकाराणि लोके प्रसिद्धानि ।

चतुरस्राणि च परिमण्डलानि च (२१७) (३)

Namely square-shaped troughs and round ones. (217) [3] स्सरमन्ति चतुरसाणि । परिमण्डलान्योज्ज्ञ्जन्ति ।

अविशेषात्ते मन्यामहे । अन्यतरस्याकृतिरिति ॥ (२१८) (४)

As (in the brahmana) no particular characteristic is mentioned, we adopt both to description of the form of both (will be given). (218) [4]

एतत्सर्वं रथचके व्याख्यातम्।

व्ययाग्नि बिमिमीते । चतुरस्र आत्मा भवति ॥ (२१६) (५)

Then he measures out the agnikietra of this citi, its apman is square-shaped. (219) [5]

तस्याग्नेः समचतुरस्र श्रात्मा भवति ।

तस्य त्रयः पुरुषास्त्रिभागोनाः पाइवैमानी (भवति) ॥ (२२०) (६) The side of this square 1s 2% purusas long. (220) [6] तस्यात्मनस्त्रयः पुरुषास्त्रिमागोनाः । द्वौ पुरुषौ तृतीयस्तृतीय भाग-हीनः पुरुषः । न प्रत्येकम् । एव त्रिभागोनास्त्रयः पुरुषाः । विश्वत्यधिक शत-त्रयाङ्गुला पाश्वमानी भवति ।

### पश्चात्सवर्भवति ॥ (२२१) (७)

At the west side of this square a handle is to be made (221) [7]

पश्चात् पुच्छस्थानेत्सरुभंवति ।

### तस्यार्धपुरुषो दशांगुलानि च प्राची ॥ (२२२) (८)

Its length from the east towards the west amounts to half a purusa and ten angulis (=70 angulis) (222) [8]

तस्यत्सरो. । अथंपुरुष: षष्टिरड्गुलयो दशाड्गुलानि च । एव सप्त-तिरड्गुलय: प्राची भवति ।

### त्रिभागोनः पुरुष उदीचीति । (२२३) (E)

Its breadth from the south towards the north amounts to two-thirds of a purusa (=80 angulis). (223) [9]

प्रशातिरङ्गुलय उदीची भवति । आत्मपश्चिमपारवैमाग्या दक्षिणत उत्तरहचोभयत्र पुरुषमात्रमविषय्य मध्यतोऽशीरयङ्गुलवक्षिणोत्तर राप्त-रयङ्गुलायत (दीपेचतुरस्तं ?) पश्चात् त्सरुभवतीत्यर्थः । इति करणो मान समाप्त्यर्थः।

### एव १८ सारत्निप्रादेशः सप्तविधः संपद्यते ॥ (२२४) (१०)

In this manner the sevenfold agni together with the two aratnis and the pradesa is brought about.

The diman contains 7% square purusas, the handle x's. (224) [10]

स्रस्यानेः पष्ठीनां प्रथमकरणुरवात्ताभिः सम्पत्तिरूचयते । सारानि पट्पञ्चाशच्छतद्वय पष्ठघः शेरते । त्सरौ चतुर्दशः । एवं सारानि प्रादेशः सप्तविधः सप्ततिशतद्वय पष्ठघः सप्यन्ते ।

सस्येष्टकाः कारयेत्पुरुषस्य यष्ठघस्ता एवँकतोध्यर्धाः । तासा-सध्यर्शिसर्यग्नेदाः पुरुषस्य चतुरुयं इति ॥ (२२५) (११) The following bricks are to be made for this citi; (1) square-bricks of 20 angulish; (2) oblong bricks of 20 ang. by 30 ang.; (3) oblong bricks of 20 ang. by 10 ang. (made by dividing a brick of the first-mentioned class into two oblongs; the word trysagbhedath excludes the division by a diagonal), (4) square bricks of 30 anguln. (25) [11]

पच्छी विश्वत्यङ्गुलाः । ता एवैकतीऽष्यमीः भिष्यदङ्गुलवाश्वैमान्यः । तासामध्यीस्तर्यग्मेदाः विष्यत्यङ्गुलि पाश्वैमानीका दसाङ्गुलतिर्यङ्मा-मीकाः । चतुर्व्योद्भित्वदङ्गुलाः । तत्र द्विचत्वारिसत् पण्डयः । द्विष्टचा-दात्सप्ततासमध्यभाः । द्विपष्टिशतसध्याः । चत्वारित्यद्वपुर्य्यः । तत्र पोडानाकसद ष्रष्टावस्यपाः । द्वे प्रस्ये । इति कर्षाः कर्यासमाप्ति सुचनः ।

तासां त्सरुथोण्यन्तरालयोः षट् यट् वच्ठीश्वयाय शेवमन्ति बृहतीनिः प्रस्थाययेत् ॥ (२२६) (१२)

From among these bricks six of the first class are placed on each side of the handle up to the west corners of the atman; the rest of the agni is covered with bricks of the second class, (226) [12]

अध्यविभिः प्राचीभिः प्रागायताभिः प्रच्छादयेष् । पोडरा हीयन्ते । तत्र ।

# द्यविष्टकाभिः संख्यां पूरयेत् ॥ (२२७) (१३)

Then the number of 200 bricks is be made full with bricks of the third class, (227) [13]

वनपिद्वारेगो।स्युरिसन्याखं नतसदनतकोऽध्ययां उद्युत्य द्वादम द्वादम पर्ध्या निर्मेगा:। एनपुणाने भेववंभवं सत्वाद्रम्यागोगमानाहः। दव तस्वयं नत्वाध्रेजंदका उदयायता:। तत्वस्वतकाः पर्ध्यः। वतस्वतकां रीत्यः अयोकं द्वादमाध्यपृदकः भागायताः। तत्तर शोध्यत्यभित्रोदिक द्वादम्य भागायताः। तत्तर् शोध्यत्यभित्रोदिक द्वादम्य भागायता। प्रध्याः। वतः पास्येद्वये भागायतानिष्ट्ययांनिः पद् रीत्यो देवे-स्टकः। एवं द्विनादः प्रस्तारः। ब्रह्मिमद्रस्त्वारे नत्तसः पद्ध्यः। सप्टपिद-नत्तमथ्यार्थः। सप्टाविमतिर्द्धाः In the second layer a brick of the second class turned towards the north, is to be placed in the south-east corner of the atman (228) [14]

आत्मनो दक्षिणोण्डम उदोवीमृदगायसाम् ।

तथोत्तरे ॥ (२२६) (१४)

The same is to be done in the north-west corner (229)

**भ**ध्यर्धामुदीचीमित्येव।

पूर्विस्मन्तनीके यड्भागीया उपदध्यात् ॥ (२३०) (१६)

On the eastern edge of the atman (between the two bricks mentioned in Sutras 228 229) bricks of the first class are to be placed. (230) [16]

भारमपूर्वान्ते असयो पूर्वोपहिताध्यधंयोमंध्ये । अर्थात् त्रयोदश पड् भागीयाः ।

दक्षिणोत्तरयोश्चनुर्भागीया ॥ (२३१) (१७)

Bricks of the fourth class are to be placed on the south edge and the north edge (231) [17]

द्यनीकानुदृत्तेर्देक्षिणोत्तरयोरनीक्यो । धर्याद्दश दश चतुर्मा-गीया ।

ह्सरो. पुरस्तात्पाववयोद्धे चतुर्भागीये उपदध्यात् ॥ (२३२) (१८)

On the east side of the handle on both sides of two bricks of the fourth class are to be placed (232) [18]

त्सरो पूर्वान्ते द्वयो पार्श्वयोरेकैका चतुर्भागीया।

तयोरवस्तादभिती ह्रे हे मध्यर्घे वियूची ॥ (२३३) (१६)

To the west of these two place on both sides two bricks of the second class turned away from each other (233) [19]

तयोरपहितयोदचतुर्भागीययो पश्चादिमत पादवंयोर्ड्डे द्वे प्रध्यर्थे विपुची । दक्षिरणोत्तरायते उपदध्यात् ।

### तपोरवस्तान्मध्यदेशे हे पष्ठघी प्राच्यो ॥ (२३४) (२०)

To the west of these two (bricks mentioned in the Sutra 232) in the middle (of the handle) place two bricks of the first kind, the one to the east of the other. (234) [20]

तयोः पूर्वोक्त चतुरर्योः परचाद् भूतप्रदेशे मध्यदेशे प्राच्यी प्रागपवर्गे त्सरुमध्यपदिचमान्तादारभ्य पष्ठीद्वयमुपदध्यादित्यर्थः ।

# क्षेयमान्ति बृहतीभिः प्रच्छादयेत् ॥ (२३४) (२१)

The remainder of the agni is to be covered with bricks of the second kind, (235)[21]

स्तर्काण चतुर्व्योमंध्य एका बृहती । श्रोण्योद्वे । एवं त्सरी नवेष्टकाः । मात्मनि त्रिशच्छतमध्यर्थाः पाच्यः । न्यूनाः पड्विंशतिः ।

# घ्रधेंब्टकाभिः संख्यां पूरयेत् ॥ (२३६) (२२)

The number of two hundred (200) bricks is to be made full with bricks of the third class. (236) [22]

आस्मित पुरस्ताद्वामां मध्ये या प्रयोदस बृहतीस्वृद्ध्येकीन-बत्तारिश्रक्यां निषेयाः । अस्मिग्रस्तारे प्रेटविस्त्रारं दुः वाकं (दुः वाकं (दुः वाकं ) मत्वाऽवयोपपानमाहः । स्तरी पूर्ववन्यवेटकम् । भारमित दक्षिणत उतार-तरच दशवश चतुर्थः । अस्योहे अध्ययं उदीची । आस्मिन्ये प्राच्यस्वयो-स्त्रा तेत्वयः । तास्वैकंकरपामादितो नव-नशाध्याः प्रायाचताः । तत् एकं कार्येटकोदीची । तत एकंका पटि । ततो हे हे अधेटके तिरस्वयो । एवं त्रयोपस्यद्कारस्वयोदस रीवयः । एव हिश्यदः प्रस्तारः । अस्मिन्यस्तारे पञ्चदा एउटाः । चतुविश्वतिशतमध्याः । एकोनचरवारिशदध्याः । हार्विश्वतिवन्नत्यः।

## सप्तमोऽध्यायः

ध्यापरः ॥ (२३७) (१)

The description of the second, kind of the dronacit (the parimandala dronacit) follows (237) [1]

म्रनन्तरमपरो द्रोसचिदुच्यते ।

पुरुषस्य षोडशीभिविध्शशतध्ः सारित्तप्रादेशः सन्तविधः संपद्यते ॥ (२३८) (२)

One hundred and twenty bricks the area of one of which amounts to the sixteenth part of a square-puruia compose the sevenfold again together with the two aratus and the pradeta. (238) [2]

पोडशीभि सर्वतस्त्रिशदङ्गुलभिविशस्यधिक शतम्।

तासामेकामपोद्धृत्य घोषाः परिमण्डलं करोति ॥ (२३६) (३)

From these (120 bricks) one is deducted and the remainder turned into a circle

Actually these bricks had not to be made, they are here introduced only for expressing the measure of the again in a convenient manner. From a square the area of which amounted to 70 square purusas a small square of 900 square angulis was deducted (according to the rule for same caturane angulis was deducted in the rule for same caturane angulis was deducted (according to the could be succeeded).

तासा पोडशोना मध्य एका पोडशीमपोद्यस्य शेषा एकोनविदासन थिक शत पोडसी परिमण्डल करोति । तत्र सारितनप्रदेशस्य सप्तविध-स्मापो: क्षेत्र लक्षमप्टी सहसाण्यहंगुल्य । तस्मात्पोडशी परिमित नवशताह्युवशैत्रपुर्य शिष्ट लक्ष मध्नसहसाणि शतं च । तस्म सूच- मानीय नवतिलतिहतसप्तविंशत्यद्युलसहितशतत्रयाद्युतप्र-माणेन समस-तुरस्रं कृरवाश्णमार्पमिरयादिना मण्डल करोतीत्यर्यः ।

### त्रत्पूर्वेण रथचक्रचिता व्यास्यातम् ॥ (२४०) (४)

This has already been explained under the first rathacakra-

तद्योणचित उपघान पूर्वेण प्रधिमुक्ते न रथचक्रचिता व्याध्यातम् । तस्मिन्यावत्सभवत्तावत्समचतुरस्रमित्यादि । तद्वरःत्तंव्यम् । परिमण्डल-करणे विशेषमाह ।

### पोडशीं पुरस्ताद्विशय उपधाय तया सह मण्डलं परिनिसेत् ॥ (२४१) (४)

(Before a square is turned into a circle) the one jodatibrick (which had been deducted from the large square) is placed so as to touch the middle of the east side (of the large square), the circle isthen described with it (ie through it, in consequence the circle into which the large square is turned cuts off a part of the index) (241) [51]

ष्यपोदम्ता पोडयी चतुरसस्य पुरस्तादिशय उगमाय तया सह मण्डल परिलिखेत्। तत्र मण्डलकराष्टे हानिवातितससहितचतुरस्रोति-खाताङ्गुनी विकम्भार्य। तेन मण्डलकराष्टे निवय उपहितयोडसी मध्ये विनसहितेनस्वासस्यालप्रमाणे मण्डल प्रवस्ते

# यदवस्तादपष्टिहन्नं तस्पुरस्ताहुपदध्यात् ।। (२४२) (६)

What is cut off from the sodas on its west side is to be placed on its east side the sodas in its modified shape forms then the ofsha—the spout—of the drong (242) [6]

यन्मण्डलादवस्तात् पत्रचानमण्डलास्तभू त पोडस्यपच्छित्रं तन्मण्डलाद् बहिर्मू तपोडदी खण्डस्य पुरस्तात् त्रिश्चरङ्कुलपार्द्वसगतमुपदध्यात् । एवमु-पहिते पोडसी सण्डद्वयारिमका परिमण्डलाग्रा मण्डलसधी चनुर्वका भवति ।

# प्रधीनां एसप्तवा विभागः ॥ (२४३) (७)

(In the circle forming the atmon of the dronacit; a large square had been drawn similar to that of the rathacakrain and covered with 144 bricks). The segments of the circle (which

are situated round the large square) are divided into seven parts each (i.e. those parts of the segments which remain after six bricks have been placed in each segment) (243) [7]

मण्डलमध्ये चतुस्तिलाधिकैकः पिट्यतद्वयाड् पुलेन समवतुरस्र कृत्वा तस्य करण्या द्वादरोनेष्टकाः कृत्वा मध्ये चतुष्वत्वारिकाच्छतमिष्टका उपधाय ताता पट् प्रधावुषधाय शेषमप्टधेरयत्र सप्तधा विभागः । ततः प्रधिमूलमध्य उपहिताना पण्णा पार्वेषु द्वै द्वै मुखेषु तिस्नस्तिस्तः ।

### प्रधिमध्यमाः प्रकमव्यासा भवन्ति ॥ (२४४) (८)

Those bricks which are situated in the middle of each segment have a breadth of thirty angulis. (The remaining space is to be divided equally among the bricks on both sides). (244) [8]

हितीये प्रस्तारे प्रतिमध्यमामीष्ठ उपयायेति वक्ष्यमाणस्वात् प्रयमे प्रस्तारे महादिशु सक्तयः।

# चतुरस्राखामध्योभिः संख्यां पूरयेत् ॥ (२४४) (६)

Finally the number of 200 bricks is made full by substituting (four) half bricks for (two) square bricks (245) [9]

श्नात्मि चतुःचत्वारिशच्छतम् । प्रधिमूलेषु चतुर्विद्यति श्रोध्ठे हे इत्टर्क । एव हृद्यनशतद्वय भवति । तत्र परचात्पुरस्ताद्यपुरस्त्रसिक्तितवयी-इत्तरस्रयोरस्णयाभेदः ।

अपरस्मिन्प्रस्तारे ॥ (२४६) (१०)

· In the secod layer—(246) [10] विधिर्वक्ष्यते ।

प्रधिमध्यमामोध्ट उपयाप यदवस्तात्तद् द्वधा विभन्नेत् ॥ (२४७)

(the bricks of the atman are to be arranged in that way that the four corners of the square point to the north east, northwest etc., while they had pointed to the east, west, etc., in the first layer). The brick in the middle of the (eastern) pradhi (which lies to the west of the optha, has to be placed in the optha; the place to the west of it (which had become empty by its removed.)

val) has to be divided into two parts (to be covered with two bricks). (247) [11]

In this manner a bheda in the offha is prevented.

घोष्टस्य प्रक्रमिवस्तारत्वात् तया पूर्यते । प्रिममध्यमायाः प्रक्रमा-दिषक तिलोगह्युक्तियं मण्डले प्रविद्यति । तस्मादोग्टसंघी भेदाभावः । यदवस्तात्त् द्वं मा विभावेत् । प्रिममध्यादाः परवाद्यतुस्ताराः पुरस्ताद्यत् संध्रं प्रक्रमपरितितं तद् देशमिद्येयास्तम विभावेत् । मर्यापि चतुरसादव-तुस्वत्वारंथान्यव्य । प्रतिमृतेत् वृत्यितितः । प्राध्यप्रदावितितः । लोष्ट एका । तामितः पश्याद् द्वं या मंदेन सगतेका । एव दुमून्यतद्यम् । विलागितस्यक्तिवयोग्वत्यत्स्य च्यत्यो प्रवद्भावः । एव द्वित्यत्वत्यम् । विलागितस्यक्तिवयोग्वत्यस्य यद्भुः निहस्य द्वावित्यतितितित्तिः । स्वत्यतित्यत्वाद्युक्ता रुज्या मण्डल परिक्तियः मण्डलमध्याद्भीः पुरस्तात् निग्नवद्युक्ते विश्वतित्वोनचतुर्योतिशताद्युक्ते वद्भुः निहस्य वर्षारेत्यत्याद्भीः पुरस्ताप्रक्रमभ्यमाया चतुरस्तमोध्या विहस्य नाभः परस्यमायमे वद्भुक्ते विश्वतित्वोनचत्रम्यावित्यत्वाद्वत्यस्यात्वरोत्यान्यस्यम्यमे वर्षात्वस्यम्यमे वद्भुक्तस्यात्वरोत्तात्वस्यम्यमे वद्भक्तस्यात्वरोत्यान्यस्यम्यमे वद्भक्तस्यात्वरोत्यान्यस्यम्यमे व्यत्यात्वर्यात्वरात्वस्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्यात्वर्याः

(The radius of the circle which forms the atman of the drops in 184 and 22 ii. The pract the west-cast diameter of the circle is drawn and a pole fixed at the distance of 183 and, 14 atlast to the east from the pole marking the centre of the circle. A line drawn through this point parallel to the north-south diameter of the circle will meat the periphery on both sides of the east-west diameter at the distance of 15 and. On this line of 30 angulis length a stance is constructed for the optha. A second pole is fixed at 30 angulis distance from the centre of the circle and a cord of the length of the radius fixed to it with one end. This cord is stretched rowards the north east corner of the small square representing the ophs and drawn from there towards the southeast corner. In this way a small segment of a circle is added to the square on its east ade and this added segment is equal to the segment cut off from the western part of the square by the large circle).

मण्डलमध्ये चतुर्रितसोनेकपटिशतद्वयाङ्गुळप्रमार्गान महादिश्च यथा सक्त्यसम्या चतुरस्त ऋसा तस्य करण्या द्वादरोन चर्ड्यदाति तिलसद्विनेक वितरयङ्गुक्षेन प्रमास्य नेक्टकाः सुर्योत् । प्रचीटकामा सरवारि करसानि । '

आद्यं प्रव्यन्तं त्रिकोराम् । तस्य मण्डलमध्यचत्रस्रसहितं पादवे द्वादशति-लोनं त्रयस्त्रिशदङ्गुलम् । पड्विशत्यङ्गुलमन्यत्पादर्वम् । स पञ्चविशति-तिलमेकचत्वारिसदङ्गुलं तुतीयं कर्णारूपं धनूरिव तक्षेत् पट्तिलयुक्ताङ्-गुनिः शरः । द्वितीयस्यापि पादवंद्वयं पूर्ववदेव । द्विचत्वारिशदेदगुल साध्टे-तिलं तुतीयम्। पट्निशत्सपोडशतिलं पाद्यांन्तर वर्गारूप धनुरिव तक्षेत्। त्रिश्चत्तिलाः घरः । तृतीयस्य प्रधिसंगत पार्श्वं सदशतिल पञ्चा-शदर्गुलंग्। सार्धविशत्यर्गुलमेकं पार्श्वम्। स पञ्चिविशति तिलमेक-त्रिशदृहम्ल पार्खान्तरम्। श्रष्टादशतिलमेकपञ्चाशदृहम्लं चतुर्थं कर्णंरूपं धनुरिव तक्षेत्। सप्ततिलोनमङ्गुलिद्वयं शरः। प्रधिमध्यमाया द्वात्रिश्चदङ्गुलम् सपञ्चविश्वतितिलमेकत्रिश्चदङ्गुलं पार्वद्वयं। धनराकारम् । द्विचत्वारिशत्तिलाः शरः। ओप्ठेप्टक्यो. वाह्यफलक प्रथमप्रस्तारार्थं करराद्वयम् । तयोः प्रथमस्य तिलहोननवाङ्गुलं पार्श्व-त्रिशदड् मुलमितरत्वादवंद्वयम् । तयोः परिचमफलकमन्तर्वक्रम् । दिचत्वारिशत्तिलाः शरः यथैविमण्टकारूप सौष्ठमण्डलस्वी उपधेया। श्रीष्ठेप्टकमोहितीयस्याः सैकतिलमेवविशत्यङ्गुल पाद्वंहयम् । इतरदृहय त्रिश्वदर्गुल । तस्य बाह्यफलकं धनुरिन तक्षेत् । द्वित्तवारिशितिलाः शरः । यथैवमिष्टकारूप सौष्ठाग्र जपधेया । द्वितीयप्रस्तारे प्रधिमध्यमस्याने-ष्टकयोरेकैक करराम् । त्रिशदङ्गुल पार्श्वद्वयम् । पञ्चदशाङ्गुलं पार्श्व-ह्रयम् । ते स्रोष्ठ उपहिन प्रधिमध्यमायाः पश्चादुपधेये । सस्यापूरणार्थमहरण-याभेदेन चतुरस्राधृष्टकार्थमेकं करणम् । तस्या द्वे पावर्वे चतुरस्रवत्पञ्च-दशतिल त्रिशदङ्गुलम् । तृतीय कर्णस्यम् । एव नव कररणानि । प्रथमे प्रस्तारे चतुरस्रगताश्चतुरचत्वारिशन्छनम्। प्रधिमूलगताश्चतुर्विशतिः। प्रधिगता ग्रष्टाविशतिः । ओष्ठार्थयोरिष्टकयोह्नं स्वेष्टका मण्डलसंघातु-पदध्यात् । बृहती तस्या पुरस्नात् । पश्चात्त्रुरस्नाच्च चतुन्सस्रक्तिमतै चद्धृत्य द्वे द्वे ब्रघेप्टके । एव द्विशतः प्रस्तारः । द्वितीयेऽपि प्रस्तारे पूर्वनदर-वर्षम् ४ ६ जन्म । प्राचानान्तरिक्ष् स्तक्ष्यः । पूर्वीसम्प्रयो मध्यमापुर् धृत्योटे प्रायनुर्वकामुग्दस्यात् । तस्याः परनात्यविमध्यमस्याने हितीय-प्रसारार्थकरणेटके उपयेये । मुण्डसमध्ययनुःसस्सरगोर्दक्षिणत उत्तर-तश्च हे चतुरस्रे उद्धृत्य हे हे अर्थेष्टके । एवमपरः प्रस्तारः ।

#### स एव नवकरणो द्रोपवित्परिमण्डलः ॥ (२४८) (१२)

This is the circular construction in the shape of a trough which requires nine different kinds of bricks (245) [12] स्पष्टार्थ वयनम् । क्रमंस्थान्ते तनुष्ट्रीयमुगद्धमानमध्ये बहुळ एतदेव द्वीरो विषयीत्रीति दक्षमाण्ये प्रसर्वेध्यम् । अत्र कल्योक्तो विधिरनुषयेगः । तमैवमुत्तम् । द्रोएचितं चिन्वीतं अन्नवामं इत्येतस्यैव सत्ती त्रिमानेण प्राप्तास्टिमिन निरहति । धर्यं मध्ये निम्निमिनेध्टनायां भ्रायातपति । स एपं द्रोएचिदन्नकामस्य परिकृत्यत् इति ।

#### समूह्मपरिचाय्यो पूर्वेल रयचक्रचिता व्याख्याती ॥ (२४६) (१३)

The samplya-construction and the parichyya-construction are explained by the former construction in the shape of a wheel. (249) [13]

These two citis are, as far as their outline is concerned, equal to the rathacakra citi without spokes, ic, they are circles of 7t square-purujas area,

### यावानग्निरित्यादि परिमण्डसान्तं कुर्यात् । समूह्यस्य विशेषः ।

समूह्यस्य विक् चात्वालाग्लानियत्या तेम्यः पुरीप $\mathfrak V$  समूह्योपव-घ्यात् ॥(२५०) (१४)

Having dug pits to the east west etc of the place to be occupied by the samshya, one is to take earth out of these pits and to place it on the area of the samshya (instead of the usual bricks, 'puriam samshya' explains the name of the ctti) (250) [14]

नाम्या सर्वनास्वालेषु धर्मप्रास्तिः। शालामुलीयमहावेचोरत्परा पित्रमध्यावार्याः। एव चारवालेम् पुरोत सहाल गृहीत्वा इटकास्यानेष् प्रवासानेष् प्रवासानेष् प्रवासानेष् प्रवासानेष् प्रवासानेष्ठ प्रवासानेष्ठ

# परिचाय्य इष्टकाना देशमेदः ॥ (२५१) (१५)

In the paracayya-constrution there is a difference (from the rathacakra) in the position of the bricks (251) [15]

इष्टकाना स्यामभेदो न रथचक्रचिद्वत् । तस्मिन्यावत्सभवेदित्यादि कर्त्तव्यमित्यर्थः । देशभेद स्वयमेवाह ।

### ति सर्वाभि प्रदक्षिए परिचिनुयात् ॥ (२४२) (१६)

The area of the paricayya is to be covered by placing all bricks in circles towards the right hand side (252) [16]

तमग्नि सर्वाभिरिष्टकाभि प्रदक्षिए। सर्वतश्चिनुयात् । छन्दश्चि-दध्यायेऽप्युक्तम् । परिचाय्यचित चिन्वीत ग्रामकाम इति । श्रनशकरमन्त क्रकरामिष्टका परिचिनोति । अथान्तरनोऽथान्तरत एवमेव करोति । स एव परिचाय्यो प्रामकामस्य परिग्रह्मन इति । तत्रानशकरिमिति सावित्रा-विनवत परिभण्डलाकारमन्त्रिय विहत्योपदध्यादित्यर्थे । परिकृत्यत इति । हारहासीता परिमण्डला वपराशिया इत्यर्थ । ग्रयमत्र प्रकार । अग्निक्षेत्रे समान्तरालानि पण्मण्डलानि कृत्वा नाभिमण्डला विभेजेत । नाभिमण्डला-द्वारम्य दितीयवतीयमण्डले प्रत्येक पोडशघा विभनेत । चतुर्य दार्तिशघा विभागेत । पञ्चमपण्ठमण्डले प्रत्येक चतु पण्टिमिष्टका कर्यात । एव विज्ञातपति । प्रतिमण्डल करणभेद । एव पट करणानि । ग्रपरस्मिनप्रस्तारे पर्वोक्तमण्डलमध्येषु मध्यवजितेषु परिलिखेत्। एवमत्रापि पण्मण्डलानि सपदान्ते । पुर्वप्रस्तारवदेव यथा भेदो न भवति तथा विभाग । मध्यममष्ट्रधा पबलेखान्तरालेप विभजेत्। हितीयतृतीयमण्डले पोडशके। हात्रिशक चतुर्यम् । पञ्चमपष्ठे चतु पष्टि ह्रयम् । सर्वत्र भेदपरिहारेण लेखनीया । एवं द्विशत प्रस्तार । अवापि पट् करणानि । स एप द्वादशकरण परि-मण्डल परिचाय्यचित्।

#### श्रष्टमोध्यायः

इमझानचितं चिन्धीतेति चिज्ञायते । सर्वमन्ति चतुरस्रान्यञ्चदश भागा-कृत्या ॥ (२५३) (१)

He is to construct the implana citi after having divided the whole agnishera into fifteen square parts (253) [1]

(See Journ Analic Society of Bengal 1875 Part I p 265) मन्मिनिक्षेत्र पञ्चदम्या विभव्य समनतुरसारहस्या । विस् ।

तेवामास्यातमुबधानम् ॥ (२४४) (२)

The arrangement of these fifteen squares has already been taught (In the preceeding chapters of Haudhäyana's Kalpasutra, see the commentary) (254) [21]

वन्ते छःवरिवश्याये तेया चतुःस्रीकृतामा पञ्चदशया विभक्तायो माणानामुप्पाणिमियोग ते वात्रीकृत्ययो । मास्यावनुत्य । महावेवानु मध्येनित्यये । मास्यानिव विभवित य कामण्येत पितृशीक ऋष्मुयामिति यद्भाञ्च पुरुषास्यय पुरस्तात्तिर्वञ्यो तो हो स सास्त्रीत । तत्र पुरुषक्रवेत पञ्चदश्या विभक्ता भागा एवोष्यत्यो अस्यायस्य । अस्तिवेत सर्वे वत्रमध्ये सह्त्रवाध्यद्भावय । ता पञ्चदश्या विभाग्य सत्य शस्त्रसहसाणि हे सत्ते चाहमुत्रम । तस्य मामस्य सम्बद्धस्त्रकर्सणी पहृतिलोतवञ्चा-सीत्यस्त्रुष्ता । एव पुरुस राविद्यत्रमागि यद्भाञ्च पुरुषा । पञ्चभागप्रमाजा-साम स्थ्यये । तः य वह्यव्यतित्रिलोनस्याधिकायञ्चात्रसृत्यस्य पुरस्तात्तियमित्यर्थ । हो पह्यात्तिरञ्जो । हास्तातिलोना सम्बद्धताराष्ट्रम् वय । पद्यान्त्रिपायय्ये । स्व मात्मा । इहिन्निशिष्टक्ष्य यास्मा । मान्यद-क्रमस्तीत्यमं, एव कस्पोक्तप्रकारेण क्षेत्रकरम् । इयानीमिष्टको वामानिविद्यस्यते ।

निभिभीर्गभीपार्धस्यास दीर्घबतुरस्य विद्वत्य पूर्वस्या परण्या अर्था-च्छ्रोग्ही प्रत्यासित्यासावृद्धरेत् ॥ (२४४) (३) With three of these parts (with three times the length of the side of one of the above mentioned fifteen parts) construct an oblong of the breadth of one part, draw from the middle of the east side of this oblong lines towards the two west-corners and cut off the two side-pieces (255) [3]

After the removal of these two pieces, there remains a prayea

त्रिभिभागिरायामभूतंभागाधंव्यासं साधंवतुःपञ्चासच्छतद्वयाड्णु-खायाम स चतुर्देशतिलद्विचत्वारिशदद्गुलथ्यासं दीवं चतुरस्रं विहृत्य पूर्वस्वास्तियंड्मान्या मध्यादारम्य श्रोणी प्रत्यालिख्य प्रजगाकार कृत्वान्ता-बुद्धरेत्।

### तस्य दशधा विभागः ॥ (२५६) (४)

This prayga is divided into ten parts (praygas and ubhayatah praygas, any other division would require a detailed description of different parts; see the commentary). (256) [4]

कर्तव्यहित होपः। तस्य प्रचगस्य प्रचगाकारा जमयतः प्रचगाकारा इप्टका यथा भवन्ति तथा दशधा विभागः। धन्यया विभागे करएवहुव्यं स्थात्। तत्रैय विभागः। प्रज्ञया विभागे करएवहुव्यं स्थात्। तत्रैय विभागः। प्रज्ञया पृथ्वनीके समान्तराणि त्रीरिए विङ्कानिक स्वात् कृत्या पृथ्वनीकिष्या कृत्या पृथ्वनीकिष्या कृत्या पृथ्वनीकिष्या पृथ्वनीकिष्या पावर्यद्वितीयम्। एव तृतीयनिङ्कादारस्य तथा तृतीयम्। तथा तृतीयन् विद्वाद्यारस्य इतरपादर्यप्रधानिङ्कादारस्य तथा तृतीयम्। तथा तृतीय-विद्वाद्यारस्य इतरपादर्यप्रधानिङ्काद्यारस्य इतरपादर्यप्रधानिङ्काद्यारस्य इतरपादर्यप्रधानिङ्काद्याः। ततिस्तत्र जभयतः प्रचगाकृतयः। तत्रो हो तते एकं विद्वानाता। एव पद्वायतः प्रचगाः। चता व्यव्याः। एव दिष्टका एकं विद्वानात। एव पद्वायतः प्रचगाः।

### तानि विध्यतिः सर्वेऽग्निः संपद्यते ॥ (२५७) (५)

Twenty such (triangles as described in Sutra 255) form the whole agni (257) [5]

One of the these triangles is the half of an oblong the area of which is equal to the tenth part of the whole agni

हसमुनीश्चतस्वश्चतस्भिः पादैप्टकाभिः सयोजयेत् । तत्तियंक् स्वय-मानुण्णावकारा उपदध्यादिति तथा बहिदंशेष्टकं प्रउपमापाद्यागिकात्र उप- घ्रपरस्मिग्प्रस्तारे ॥ (२४८) (६)

In the second layer-(258) [6]

विधिवध्यते ।

प्रउगमध्येऽनूचीन विभजेत् ॥ (२५६) (७)

(Two) triangles are to be divided length ways (to be bisec ted by a perpendicular from the top to the base) (259) [7]

The triangle meant by the Stira is one of the five large triangles into which the whole agnikieira may be divided

स्रानिजेत्रे भाग प्रमाण व्यासानि चङ्गभागस्माणायतानि पञ्च-महाप्रज्ञामित तेरते। तत्र प्रश्लमधाणि त्रीशि । प्राग्ने द्वा । तेरा महाप्रज्ञामान् प्रज्ञादसीम् विविद्यत् ॥ यत्र्योगमिति प्रज्ञाविश्रोगम् । पद्भागायत-मित्यर्थं । दक्षिण्यत प्रत्यामध्येत प्रश्लमध्ये भागप्रमाणपुच्यतिकस्थादा-रम्यायिवसमूक्षमायादावित्तेत् । एवम्मुत्तरस्मिन्निष् पास्त्रं स्थित विभजेत् तेराव्यवस्यस्यस्योगित वश्यमाण्यतात् । प्रज्ञामिति च सस्येति च जास्ये-कववत्रम् ।

### तस्य यड्घा विभाग ॥ (२६०) (८)

These (two triangles lying on the south side and the north side of the agnikietra) are to be divided into six parts each (260) [8]

तस्य प्रचगावयवस्य पड्धा पोढानूचीन विभाग कार्य । तत्र प्रकार प्रवगाय पड्भागायत महाप्रजगार्थ तियंत्र त्रिधा विभन्नत् । तत्र पूर्वलण्डस्य पूवितंद्रमान्या समान्तराने हे विह्ने इत्ता प्रममिवहादारम्यानंवनापर तियंद्रमान्या समान्तराने हे विह्ने इत्ता प्रममिवहादारम्यानंवनापर तियंद्रमानी प्रत्यानिवेत् । एव हितोयविह्नादारम्य एव मध्यक्षण्ड साध्य प्रवित्तमध्यादारम्यानंवनापरात्तात्तिकवेत् । एव विभन्नेत प्रयमे वण्ड साध्य पार्वंत सर्ध प्रजामारंवेष्टका । मध्यतो हे दीर्धनतुरस्त । मध्यमवण्डस्य बाह्यत एका प्रजामां । मन्तरत्वएका वीर्धनतुरस्त । सपरोमाग प्रजगार्ध- स्थ एव । एव पट्धा विभाग । एवमुत्तर्त । ता हादसेष्टका । तासु प्रजगार्थकारा पट्। वीर्षेष्टकाकारा पद्।

#### ते ह्वे पाइर्वयोष्ट्रपदघ्यात् ॥ (२६१) (६)

These two (triangles divided into six parts each) are to be placed on the two sides (the south side and the north side of the agn) (261) [9]

ते पड्घा विभनते हे प्रजगार्ये पादवंगो । पड्यागायामप्रमाणस्य द्विभागप्रमाणत्विद्यमानीकस्य चतुरसस्य पादवंगोर्देक्षिणोत्तरयो प्रत्यगये बहिर्भुतकर्मापाव्ये जपदध्यान् । एव हादकेष्टका जपहिता भवन्ति । एव-मणहित्यो प्रजगाधयोमध्यभूतचतुरस्रस्योपधानविधि ।

#### भागवतीयायामाश्चवुर्थव्यासा कारयेत् ॥ (२६२) (१०)

Bricks are to be made as long as the third part (of the side of one of the fifteen squares composing the agnikietra) and as broad as the fourth part (262)[10]

इष्टका इतिशेष । भागस्य षद् तिलोन पञ्चाशोत्यश्रमुलप्रमाणस्य तृतीयो नवतिलाष्टाविशत्यश्रमुलायाम । चतुर्यव्यासा । सप्तितिलैकविशत्य-श्रमुल व्यासा कारयेत् । ताबृहतीसजिता ।

### तासामध्यास्तिर्यंग्मेदा ॥ (२६३) (११)

The other bricks equal to one half of the bricks of the first class produced by dividing the latter by a horizontal line (263) [11] श्रायामस्य मध्ये भिन्नाः सन्तितिलं गर्यशतिवीर्धाः (०शस्यङ्गुल-द्योषाः ? ) सार्वचतुरित्तलचतुर्दशाङ्गुलन्यासा अर्थेप्टनाः नार्या इसर्यः ।

ता अन्तयोखपाय देवमान्त वृह्तीभिः प्राचीभिः प्रच्यावयेत् ॥ (२६४) (१२)

Having placed these (bricks of the second class) on the east and west end of the agai, the remaining space is to be covered with large bricks of the first description, turned towards the east. (264) [12]

ता धर्षेप्टवा दक्षिणोत्तरायता धन्तयोः पूर्वापरयोरिष्टका प्रप्टा-वष्टाचुरयाय नेपर्मीन वृत्तीभिरित्यादि तुत्वम्।

अघॅट्टकाभिः संस्थां पूरयेत् ॥ (२६५) (१३)

The number of two hundred is to be made full with arthya-bricks. (265) [13]

पादवंबोरपहित प्रजगार्थयोद्वीदशेष्टवतः । मध्यभूतचतुरसापरान्तवीः । (०रसपूर्वा॰ ?) पोडनाघेंन्टवाः । मध्ये पट्निशच्छते बृहत्यः प्रागायताः । एव चतुःपव्टिः शतमिष्टकाः । पद्दिश्वान्त्यूना भवन्ति । श्रीष्यसेषु नव नव बृहतीरचतुरस्रकृता उद्दम्त्याष्टादशाष्ट्रादशाध्या निधेयाः । एवं द्विशतः प्रस्तारः । द्वितीय प्रस्तारे चल्वारि करणाति । प्रवर्णावनामेक करणम् । तस्य तिर्थङ्मानी सप्रवित्वनतुर्देशाद्गुला । साध्यतिलसप्ततिशताङ्गुला करोहपा बाह्यपारवंगानी । सद्विविशतितिला नव पण्टिशताङ्गुलाम्यन्तर ऋजुपारवमानी । प्रनेन पडिष्टनाः । दीर्घचतुरस्रागाः द्वितीयम् ।तस्य प्रज-गांधतियेंड् मान्येव तिर्वेड्मानी । तस्यैवाश्यन्तर पादवंमान्येव पादवंमानी । ग्रनेनापि पडिष्टकाः। बृहतीना तृतीयम्। सनवतिलाष्टविशस्यङ्गुला पार्थमानी । ससप्ततिलैयविशस्यहगुरुा तिर्थह्मानी । मनेन दातमिष्टकाः । ग्रबेंष्टकाना चतुर्थम् । सार्वचतुरितलचतुर्दशाङ्गुला तिर्वेट्मानी । सप्तति-लैकविशत्यङ्गुला पाइवैमानी । अनेन करसीनाप्टाशीतिरिष्टनाः । उपधाने पूर्वस्मिन्ननीके पारवंपोर्टे प्रत्यगर्ये बाह्यकर्णपादवं प्रदेगार्थे । तमीरम्यन्तरतः प्रागायते हे हे दीर्घचतुरस्र । तासा पश्चात्पूर्ववद् हे प्रवगाध । तयोरन्तरत एकेका दीर्बचतुरस्रा। तथोयुंगलयोः पश्चाद् हे प्रत्यगग्रे प्रउगार्घ। एव द्वादतेष्टकाः। मध्यचतुरस्रस्य पुर्वापरयोरनीकयोद्धरगायता मध्यवपुटावप्टा-वर्षेष्टकाः । तयोरन्तरत अष्टाभिरद्याभिः प्रागायताभिवं हतीभिष्दीच्यः सन्तदशरीतयः । तत्र श्रोण्यसेषु बृहतीनां नवचतुष्कमुद्घृश्य द्वासप्ततिरध्यां निषेया:। एवं द्विशतः प्रस्तारः । धत्र कल्योक्तो विधिरनुतंशातव्यः। तत्रंब-मुक्तम् । तस्य भावा यदि भीवदम्न पुरस्तान्नाभिदम्न पदनात्। यदि नाभिदम्न पुरस्तान्नातृत्वस्य पदनात्। यदि जानुष्यम् पुरस्ताद् गुरुकदम्न पदमात्। यदि गुरुषदम्म पुरस्तासम भूसेः पदमात्। स एप रमधानन्तित् पिनुलो कमास्योति । इस्तिगृग्रवधिन्वीतित तस्यार्थः। तदेवादः।

### कर्ष्वप्रमारामग्नैः पञ्चमेन वर्षं येत् ॥ (२६६) (१४)

The height of the agni has to be increased by one fifth (62th angulus) (26c)[14]

च्ह्राय प्रमारामम्नेः स्मशानचित द्रध्वप्रमाराां रज्तु. मीरवा पञ्चमा संभुष्य पटः भाग प्रक्षिपेत्। समझानचितो द्विपाहस्त्रिपाहस्त्राविष् भवतः। यदि भीवद्यनिस्यादि दर्शनात्। साहस्र एकेटकोच्छ्रायमाराम् । द्विपाहस्र हिष्टकाह्नयोच्छ्रायभाराम् । निगाहस्र इस्टनाश्रयोच्छ्रायमाराम् ।

तरसर्वं त्रेषा विभग्य द्वयोर्भागयारचतुर्येन वा नवमेन वा चतुर्देशेन वेष्टकाः कारयेत् ॥ (२६७) (१४)

Divide all this—the heights including the added fifth partinto three parts and make bricks with the fourth or the ninth or the fourteenth part of two of these three parts (with the fourth part in the sikasra, with the mith in the divigahasra, with the fourteenth in the trisahsra agm.) (267) [15]

प्रक्षिप्तेन सह नैधा सभुज्यैकमविष्या शिष्ट्योर्ड्नुयॅन भागेनोद्यं-प्रमाणभूतेन पञ्चमी नवमेन दशमी चतुर्दशेन पञ्चदशी च कारयेत्। वा सुद्धद्दन शब्दार्थे। उत्तरस्मिन्सिप वाष्ये तथा।

ताभिङ्चतक्षो वा नव या चतुरंश वा चितीष्पधाय शेयमवाञ्च-मञ्जावा पन्धिन्दात्। प्रर्द्धमुद्धरेत् ॥ (२६६) (१६)

Having made with these bricks either four crime of fifteen layers, (according to the number of layers of the agint to be constituted), the trenanting part of the height (amounting to one-third of the whole) is to be cut into two in a downward direction following the diagonal and one half of it to be removed (268) [16]

ताभिरचतुर्वेन नवमेनचतुरशेनेत्युक्ताभिश्चतस्र साहस्रो नव द्विपाहस्रो चनुर्देश त्रिपाहस्रो चितीः प्रस्तारानुष्पाय शेष सृतीय भागमवाञ्च पश्चा- रप्रवणमक्ष्णमाणिकन्यात् । अमं तस्य भागस्योद्धरेत् । एवं प्रक्षेप उद्पृती भवति । तत्र प्रयोगः । ददन्वपानमार्गेण व्वनिद्यस्तायं पूर्विमिननन्ते कर्वन्त्रभाणान्तेस्पन्या नियम्य प्रस्तारस्य पिवनमान्तः अधस्तारस्य प्रतिन्तास्य स्थानास्य स्थानास्य प्रस्तारस्य परिनमान्तः अधस्तारस्य परिनमान्तः अधस्तारस्य । इट्ट्याना- वेत स्थाणमृत्तम् । उच्छ्यायप्रमाणी हो वण्डो प्रस्तारायामप्रमाणयीरस्यो- स्त्योक्ष्यो स्थान्तायामप्रमाणयीरस्यो- स्त्योक्ष्यो स्थान्तास्य परिनम्पन्त स्थानस्य परिनमस्य मानतिनाय तेनस्य कारस्य । यानति स्थानस्य तेनस्य कारस्य । यानति नियुणानामेतस्युकरम् । इतरेवामश्यमेतः ।

तस्य नित्यो विभागः । ययायोगमिष्टकाना®ह्रासवृद्धी ॥ (२६६) (१७)

The division of it (the remainder or fifth layer) is exact (it is divided into two equal parts); the lesser and larger measure of the bricks is to be taken so as to fit (the exigencies of the case). (269) [17]

भवत इति वोधः यथा युज्यते तथेव्टकाना हासमृद्धी । श्रन्यपा वनतुः मदान्यत्वादेवमुक्तम् महतः प्रस्तारस्योध्यंप्रमाणः एव विवेषः । इतरेया प्रस्तारपणः यथापुर्वभेषः । श्रन्न केचिद् वदितः रच्टकाना सपादिण्युमशक्य-स्वादिष्टकाना रूपेण मृदमेव प्रक्षिपत्ति । तदिष युक्तमयुक्तमिति विचारणायं सूर्रिम. ।

#### नवमो,९६यायः

..

कूर्मीचर्तं चिन्वीत यः कामयेत ब्रह्मलोकमभिजयेयमिति विज्ञायते ॥ (२७०) (१)

He who wishes "may I conquer the world of Brahman' is to construct the agm in the shape of a tortoise, such is the tradition (270) [1]

छन्दरिचदध्याये तथैन कुर्मीचिदिति ब्राह्मण इत्युक्तमिह विज्ञायत इति ज्ञाखान्तर ब्राह्मण् दश्चितम् । एनस्मादेव गम्यते स्वशाखाया ब्राह्मणा-भावोन्यब्राह्मण् इत्युक्त भवति । ब्रह्मकोक हिरण्यमभैठोकम् ।

### ह्याः खलु कूर्मा भवन्ति वक्राङ्गाश्च परिमण्डलाश्च ॥ (२७१) (२)

There are two kinds of tortoises such with angular limbs and round ones (271) [2]

वकाञ्जानि कुटिलाञ्जानि येपा ते वकाञ्जा । एव परिमण्डलाञ्जा ।

#### द्मविशेषात्ते मन्यामहे । अन्यतरस्याकृतिरिति ।। (२७२) (३)

As no particular characteristic is mentioned, we adopt both, a description of the form of both (follows) (272) [3] আন্ন্যান্টাব্যযুক্তবিধী।

अथानिनं विभिन्नोते । चतुरस्र आत्मा भवति । तस्य दश प्रक्रमाः वाङ्कंगानो भवति ॥ (२७३) (४)

For this cits now the agniksetra is measured out the atman is a square its side is three hundred angulis long (273) [4]

दशप्रक्रमप्रमारोन चतुरस्र कुर्यादित्यर्थ ।

तस्य द्वास्या द्वास्या प्रक्रमास्याध्य स्रत्तीनामपन्छेद ॥ (२७४) (४)

The corners of this square are to be cut off with sixty angulis each (274) [5]

तस्यात्मन श्रोण्यसामा द्वाभ्या द्वाभ्या सक्तीनामपच्छेद कर्तंब्य -एव श्रोण्यसभ्योऽप्टो चतुर्थ्यो निरस्ता भवन्ति ।

पूर्वस्मिन्नमीके प्रक्रमप्रमाणानि चत्वारि चतुरस्राणि कृत्वा तेपा ये इन्त्ये ते अक्लुमार्पान्छ,-वात् ॥ (२७४) (६)

Having made a (middle of) the east side (of the atman) four squares of thirty angults (side) one is to divide the two outmost of them by the diagonal (and to remove half of each square) (275) [6]

पूर्वस्मिन्पास्वे पास्वयो प्रक्रमद्वयमविशव्य मध्य ग्रात्मनी बहिस्ति-यं ज्ञित प्रक्रमश्रमाणानि चरवारि चतुरस्राण्यनीकतस्व्यानि कृत्वा तेषा ये अन्त्ये चतुरस्रे ते अरणपापस्थि चात्। ग्रानीशानदत्ते स्यजत्।

एव दक्षिएत एव पश्चादेवमुत्तरत ॥ (२७६) (७)

The same is to be done on the south side the west side and the north side (276) [7]

चतुरस्रकरणाद्यपच्छेदान्तो विधि सवत्रत्यय ।

स भातमा ॥ (२७७) (८)

This (the parts described above) forms the atman (277) [8] एवमात्मनि चतुरविक शत चतुर्यं ।

तिर पञ्चपदायाममर्थे**पु**रुपन्यासम् ॥ (२७८) (६)

The head is seventy-five angulis long sixty angulis broad (278) [9]

एत पञ्च चतुर्ध्यं । तत्र ।

तस्या: सौ प्रक्षमेण प्रक्रमेणापच्छि द्यात् ॥ (२७६) (१०)

The two east corners of the head are to be cut off with thirty angulis each (279) [10]

एवमपञ्छि ने परिशिष्टाइचनसहचतुरुथीं भवति ।

राषत्यपच्छेद पादानु नयेत् । (२८०) (११)

There where the corners have been cut off (from the square forming the middle part of the aiman) the feet are to be lengthened out (280) [11]

स्रक्तीनामपञ्चेदे धारमस्रक्तीनामपञ्चेदे । जातावेकवनम् । प्रप-च्छेदेपु पादानुस्रयेतु । बहिः कुर्यातु । अवान्त रदिक्षु पादान्क्र्योदित्पर्यः ।

तस्य द्विपदाक्ष्णया तिरवची तद्द्विगुरगयाममनूची । (२८१) (१२)

The breadth of it (of one foot; the words apply in the first place to the south east foot) is equal to the diagonal of a square, the sides of which is thirty angulis (— two padas) long (\( \sqrt{RNO} \angle ang \)); thus doubled is the length (261) [12]

तस्य पादस्य दिपदाक्षण्या चतुर्व्यक्षणया सार्धचतुर्दशतिसाहितदि-चत्वारित्रदङ्गुवा तिरस्थि । तर्दि गुण पञ्चितिनोत्पञ्चाशीस्यङ्गुलमतूची झायामः । दोष्ठणपूर्वेसकस्यपञ्छेदमञ्चतस्वतुर्व्यक्षणयामात्र तिवेदमान परिगृहा कोणदिश प्रति तद्दिनुगुणायाम पादाये दोधंचतुरस्यं कृपीदित्ययं. । एव चतसस्वतृष्यं: । तत्र ।

#### तस्य द्विपदाक्षणया पूर्वमध्समपन्छिन्द्यात् ॥ (२६२) (१३)

 $T_0$  this (oblong) the eastern corner (the ansau of this oblong are turned towards the east and south, not as usually towards the north-east and south-east to be cut off with the diagonal of a square, the side of which is thirty anngular long

This is done by drawing a line from the middle of the north-east side towards the south corner (282) [13]

पूर्वपादर्वस्य मध्ये चिह्नः कृत्वा पराप्तान्तिसक्षेत् । एवमेका चतुर्धी निरस्ता भवति । तिस्रोऽवशिष्यन्ते ।

### एतेनेतरेषा पादानामपञ्छेदा ब्याख्याताः ॥ (२५३) (१४)

Thereby the cutting off (of a corner of each) of the there (?) other feet is explained (283) [11]

भपन्छेदशब्देन करणामपि विवक्षितम् । भ्रन्यथाऽपच्छेदासभवात् ।

अवस्यो पादयोरपरावधसावपन्छिन्दात् ॥ (२५४) (१४)

In the two western feet the western corners are to be out off (284) [15]

द्भवरपाइवंस्य मध्ये लक्षण कृत्वा पूर्वीसाह्लिबेत् । एव पादेषु द्वादश चतुर्थ्ये. ।

#### एद७ सारत्निप्रदेश्च सप्तविध सपद्यते ॥ (२८४) (१६)

In this manner the sevenfold again together with the two aratus and the pradeia is brought about (285) [16]

आत्मिन चतु रात चतुर्थ्यः । शिरसि चतस्रश्चतुर्थ्यः । पादेपु द्वादश एव विश्वशत चतुर्थ्यः ।

सस्येष्टका कारयेत्पृष्टयस्य चतुर्थ्यं । तासामर्घ्या पाद्यादच ।। (२०६) (१७)

For this citi are to be made square bricks of thirty angulis side bricks equal to a half and bricks equal to a quarter of those first mentioned (made by drawing the diagonals) (286) [17]

नित्यमध्एय।पच्छेदनमनादेश इति ह्य क्तम ।

ग्रध्यर्घापाद्याञ्चतुर्भि परिगृह्णीयात्प्रक्रमेल द्वास्या प्रवास्यां पटसवि-शेंपेलेति ॥ (२८७) (१८)

A brick the area of which amounts to the fourth part of the area of a brick equal to one caturth; and a half (the caturth; is a square of 30 angulis side) is to be enclosed with four sides one 30 angulis long two 15 angulis long and one equal to the savites of 15 (287) [18]

प्रधाषिका पादेष्टका चर्तीम फलक वृत्रांत् । प्रक्रमेगोत्तर फलकम् । द्वाम्या पदाम्या पश्चिमवक्षिणफलके पदप्रमासी इत्ययं पदसविशेषेसा तिलो-नकविशत्यङ्गुनेन । पूर्वं कर्सुंख्पमित्ययं ।

### ते हे पया दोधसध्दिलच्टे स्याता तथैका कारयेत् ॥ (२८८) (१६)

Then one brick is to be formed by joining two of these (bricks mentioned in the preceding sutra) with their long sides (288) [19]

व्याख्यातमिदम् । एकामपरामित्यर्थे ।

## द्विपदाक्ष्ण्यार्थेन समचतुरस्रामेकाम् ॥ (२८१) (२०)

A square brick is to be made with half the diagonal of a square the side of which is two padas long (289) [20]

तिलाधिकंकविशस्यदगुलेन समचतुरस्रमेकाम् । एव पट् करगानि । तत्राष्टाचर्त्वारिशच्द्रतद्वय चतुर्थ्यं । पञ्चशत पट्सप्ततिश्चार्ध्या । शत पादा । अष्टावध्यर्षपादा ।तथा हरुमुख्य । पष्टि समचतुरस्रा साध्या । भोडानाकसदो द्वे पाद्ये ग्रध्या द्वय पट् चतुर्थ्य । एव पञ्चसहस्रमिष्टका ।

उपधाने शिरसोऽप्रे चतुरस्रामुपदघ्यात् ॥ (२६०) (२१)

In placing the bricks a square brick is to be placed in the top of the head (290) [21]

यया महादिक्षु चतुरस्रे ब्टकास्रक्तयो भवन्ति तयोपदध्यात् ।

हाध्समुख्याववस्तात् ॥ (२६१) (२२)

Two hansamukhis to the west of it (291) [22]

परचारप्रागग्रे हसमुख्याचुपदच्यात् । शिरसि परचाद्शागे प्रक्रम-प्रमासामवशिष्य परिशिष्टक्षेत्रै प्रागग्रे हसमस्यावित्यर्थे ।

पञ्च-पञ्च चतुरसा हे हे पादेष्टके इति पादेपूपवध्यात् ॥ (२६२) (२३)

In each foot five square bricks and two quarter bricks are to be placed (292) [23]

पादाग्रापकद्वेदाधणायासगनदीघपास्त्रं हे हे पादेव्हके । सिष्टपाद-क्षत्रपु त्रिभिस्त्रिभिश्तत्रत्साभिरेकैका रीति । हाम्या हाम्यामपरा । एव पादेव्हटो पाद्या । विश्वतिहत्रतुरस्म ।

यद्यदपन्छिन्न तस्मिन्नघँध्टका उपदध्यात् ॥ (२६३) (२४)

Wherever a piece has been cut off (from the agnikietra) there half bricks are to be placed (293) [24]

चावधारणे । यदविष्ठान्य क्षत्रमनीकपाइवेंप्वात्मापच्छेदेणु च श्चर्येष्टका एवोपदध्यात् । एवमनीकपाइवेंप्वच्टावर्ध्या धात्मापच्छेदेणु चाट्टी ।

होयमग्नि चतुर्भागीयाभि प्रच्छादयेत् ॥ (२६४) (२४)

The remaining part of the agni is to be covered with caturthis (294) [25]

एव प्रच्छादिते पञ्च पञ्चाशदिष्टका म्यूना भवन्ति । तत्र ।

धर्घेटटकाभि सख्या पूरवेत् ॥ (२६४) (२६)

The number (of two hundred bricks) is to be made full with half bricks (substituted for caturthis) (295) [26]

तत्राग्निधर्माविरोधेन पूरलस्येष्टत्वात् दक्षिालोत्तरपादर्वयो सप्त-विश्वति. सन्तविशतिरचत्रध्ये अर्घेष्टनारूपेण भेद्या । तत्र दक्षिरापादवस्था प्रागुत्तरसिवशेषा । विपरीता उत्तरपाद्वस्या । झिरसि सुत्रोक्ता चतुरस्रे -ष्टकामुद्द्युत्यान्तर्वीधपादवे पादेष्टके निवय्यात्। एवं सुत्रभहगेनाप्य-निष्मीविरोध आपाद्य सर्वेत्र । तत्रैवमुप्यानम् । पादवर्जे शिरसा सह द्वादशरीतय । दक्षिणमनीकम् । मध्ये हे चतुर्घ्यो । भ्रमितो हे श्रध्ये । द्वितीयस्या मध्ये पद् चतुर्थं पावनंयोर्हे श्रष्ट्यं। तृतं यस्यामादितोऽर्घ्या तत्रवतुर्थी ततो द्वादशाध्यस्तित एकाचतुर्थी ततोऽर्ध्या व । चतुर्ध्यामादितो द्वे चतुर्धो ततदवदंशाध्यस्तित एवा चतुर्थी। पञ्चम्यामाद्यन्तयोरध्ये मध्ये चतुर्थरीतिवत् । पण्डघामादितस्तिस्रश्चतुर्ध्यस्ततश्चतुर्देशाध्यांस्ततस्तिस्तस्च-तुर्थंस्तत एका हममुखी प्रागन्ना वत उत्तरपूर्वकीट्या सह दक्षिणात्रान्त-र्मैका पाद्या । एवम्तर पार्श्वम् । दक्षिणपार्वस्था ग्रम्या प्रामुदक् सविशेषा । विपरीता इतरा पादेषु चतुरस्रभूताश्चेषु चतस्त्रस्पतुरस्राः । छेदाशिषु मध्यन एकंका चतुरसा । रोपेपू पादेष्टके । एवं पादेष्वस्टाविशति । शिरसि पञ्च । आत्मिन सप्तपिटशतम्। ग्रस्मिन्पस्तारे चत्रवत्यारिशच्चतृथ्यं । चतुर्विशतिशतमध्यो । दशपाद्या । हे हसमूख्यो । विशतिश्वतुस्राध्यो ।

Noteworthy is the remark of the commentator about the imavoidable division of the square brick in the top of the head into two triangular bricks which has to take place against the direction contained in the Sutra 290 (sutra bhangena) because without this division it would be impossible to place two hundred bricks and at the same time not to destroy the symmetry—the patudharmativa of the agu

अपरस्मिन्प्रस्तारे क्षिरसोऽष्टे हुध्समुखीम्बदघ्यात्पादेब्टके अभित ॥ (२९६) (२७)

In the second layer place a hansamukh, brick in the top of the head a quarter-brick on each side of it (296) [27]

दक्षिणुतो दक्षिणुशान्तर्भा । विषरीतोत्तरा ।

तमोरवस्तादभितो हैं है अध्वर्धायाद्ये विवृत्तो ॥ (२६७) (२८)

To the west of each of these two (quarter-bricks) on both sides two bricks which are equal to the quarter of an adhyardha turned towards different directions (the tops of two being turned towards the east, those of the two others towards the west) (297) [28]

तयो पादेष्टकयो पश्चाद् द्वे द्वे मध्यधीपाद्ये विष्ची । विषरीताग्रे । इन्द्वयो पूर्वे प्रागग्रे बहिर्दीधंपार्स्वे । पश्चिमे प्रत्यगग्रे अन्तर्दीर्धपार्स्वे ।

### तयोरवस्तादभितरुद्धेदस्र हिते हे पादेष्टके ॥ (२६८) (२६)

To the west of these on each side a (triangular) quarterbrick connected with the cut (i.e. situated in such a way that one of its sides coincides with the edge of the agni) (298) [29]

तयोरध्यर्घापाद्याद्विकयो पश्चा॰छेदसधानार्थे प्रागग्रे प्रत्यग्ने द्वे पादेष्टके ।

### हो हो द्विपदे तिस्रस्तिस्रो ऽघाँ ब्दका इति पादेवूपदध्यात् ॥ (२६६)(३०)

In every foot two dupada-bricks and three half bricks are to be placed (the half of one dupada in each foot extends into the atman) (299) [30]

द्विपदाहन्द्रस्मैकैकस्मिन्याद उपधानासभवात्वामध्यदि द्विकानाम-भ्यान्तरा पादात्मनो सचिपु भवन्ति । अवान्तरदिक्ष यथा चतुर्वीना अक्तयो भवन्ति तथाभ्यन्तरा सचायुपयेया । बहिशूँ ता अपि पूर्वोपदितसक्तिभि सस्या एवोपयेया । द्विकाना मध्येपु अक्तिसस्टाग्ने बहिर्दीपंपास्य दे दे दे अर्थेन्द्रके । पादाना मध्येप्नेकैकार्थेण्टका । एवं पारेष्वण्टी चतुर्व्यं । द्वादशा-ध्या । एव विवाति ।

यद्यदपिन्छन्न तस्मिन्नधे ट्टका पादेल्टकाइन्रोपद्यमात् ॥ (३००)

Where something had been cut off (i.e. on the edge of the agnikeera) half bricks and quarter bricks are to be placed (300) [31]

(3₹)

सत्र सत्राधिका सम्प्रवन्ति तत्र तत्राधिन्टका एव । धन्यत्र पारेटका । धनीकेषु पाहर्वस्थाध्यीनामात्मनरच सन्धावष्टावष्यी । तिस्वनीकेषु पञ्च पञ्च पाया । धर्म्यांनापादान्तानी चान्तरालेषु पोडस पाया इत्यर्थे ।

# शैयमनिन चतुर्भागीयाभि प्रच्छादयेत् ॥ (३०१) (३२)

The remaining part of the agm is to be covered with caturth bricks (301) [32]

एव प्रच्छादित एवचस्वारिशदिष्टना न्यूना भवन्ति । तत्र ।

अर्घेष्टवामिः सल्या प्रयेत् ॥ (३०२) (३३)

And finally the number (of 200 bricks) is to made full with half bricks (302) [33]

घर्षेष्टकाभिरेव न पादेष्टकाभि । तत्रैवमुप्धानम् । पादवर्जं शिरसा सह प्राच्यस्त्रयोदश रीतय । तत्र दक्षिणस्यामनी नाग्रे पञ्च पाद्या । तासा िस्रो उन्तर्दीर्घा हे बहिदींचें। द्वितीयस्यामादित पादमूलपूर्वसन्धिमारभ्य दक्षिणाग्रान्तदीघपारवी पाता । तस्या प्रस्ताद् बहिदीघींदगर् का पाचा । तस्या पुरस्तात्प्राग्दक्षिण बाह्यदीर्घ कर्णाभ्यन्तर प्रागुदगग्राध्येका ततस्तिन्नश्चतुच्य तासा पुरस्तात्प्रागुदग्दीय पार्श्वस्थितर प्रत्यन्दिक्षणा-ग्रैकार्घ्या । तस्या पुरस्ताद् बहिर्दीबींदगग्रैका पाद्या । तस्या पुरस्ताद् दक्षिणाप्रान्दर्शियाद्वर्शे । याद्या । एव नवेष्ट्वा द्वितेशा । तृतीयस्या-मादित पादमृते बाह्यकर्णेकार्ष्या । तत्व नवेष्ट्वा द्वितेशा । तृतीयस्या-मादित पादमृते बाह्यकर्णेकार्ष्या । तत्वस्या पुरस्तात् पादारमसयावेका चतुर्था । तस्या पुरस्तान्सप्तचतुष्य । पूर्वसन्यावेका चतुर्थी । तस्या पुरस्ताद् बाह्यकर्णेकाध्या । एवमेकादबेट्टका त्रतीया । चतुर्ध्यामादित प्रत्यगमा पाद्या । तस्या उत्तरतः भागप्रा वहिर्मा । तयो पुरस्तान्नव चतुर्थे । तत प्रागदा पाद्या । तस्या उत्तरत प्रत्यगद्या बहिर्भा पाद्या । एव त्रयोदरोष्टका चतुर्यी रीति । पञ्चभ्यामादितो ऽनीकाश्मसधी वहि कर्णा प्रागुदगग्रैकार्ध्या। ततो नव चतुर्थ्या। तत प्रत्यगुदगप्रावाह्यकर्गार्ध्या। एवमेकादश पञ्चमी रीति । पञ्चमामादित प्रत्यगमा पाद्या । तस्या उत्तरत पागमा पाद्या । तयो पुरस्तादेकादश चतुथ्य तत प्रागमा पाद्या ततोऽनीक किरसो सघी प्रत्यममाध्यर्था पाद्या दोषों । तस्या पुरस्ताद विपरीता । तस्या पुरस्ताद् दक्षिणाग्रान्तर्भा पाचा । एव सप्तदशेष्टका पछी रीति । नध्यरीत्यामादित प्रत्यगग्रा पाद्या । ततस्त्रयोदश चतुर्थ्य । ततो हसमुक्षी प्रागगा। एव पञ्चदश्च । दक्षिणापसवद्गतर पक्ष । पादेपपहित शिष्टेपु ह हे यथ्ये । एकका चतुर्यो । एव चतलस्वतुर्य्य । ग्रप्टावध्या । एकचत्वा-रिशदूना । तृतीयादिषु चतस्तु पञ्च पञ्च चतुर्थोस्द्यूत्य चत्वारिशदर्था विकित्तीत्तर सविशेषा उपवेषा । एवमूत्तरस्मिन्पाइवे विवरीत सविशेषा । विरस्येका चतुर्थीमृद्धृत्य ह प्रध्ये उपयेथे । प्रहिमन्त्रस्तारे उच्ट पञ्चाण-च्चतुथ्य । हचविकशतप्रध्यो । पञ्च निश्चाचा । चतस्रोऽध्यर्थापाद्या । एकाहसमुखी । शिरसि हादशेष्टका । पादेषु विशति । म्रात्मन्यप्टपप्टिन शतम् ।

### दशमोऽध्याय:

अथापरः ॥ (३०३) (१)

The second kind of the construction in the form of a tortoise follows (303) [1]

मपरः कूर्मचिदुच्यत इति शेषः।

पुरुषस्य योडशीभिर्विध्शशततथः सारहिनप्रादेशः सप्तविषः संवद्यते ॥ (३०४) (२)

One hundred and twenty bricks, of which one is equal to the sixteenth part of a pursa, constitute the seven-fold agns with the two aratus and the pradesa. (304) [2]

व्याख्यातमेतरमण्डलद्रीणचयने ।

तासां पञ्चवोडशीरपोद्घृत्य शेयाः परिमण्डल करोति ॥ (३०४)(३)

Five of those are to be laid ande, the remaining ones to be formed into a circle (305) [3]

तासा पोडसीना पञ्चपोडसीरपोद्धूतः सेपाः पोडसीः परिमण्डल करोति । तत्र समस्तमिनक्षेत्रं लक्षमप्टी महस्राण्यद्रगुत्रयः । तस्मात्य-ञ्चानां पोडसीना क्षेत्रं चत्वारि सहस्राणि पञ्चस्तानि चाद्रगुलानि पृषक् ऋत्य ख्यस्य सहस्रत्रय पञ्चश्वानि । तस्य मूळ त्रीणि सतान्येकाँदराति-इत्या चतुरस्रं मण्डस्पीत्यादिना सार्थेकाशीति सताङ्गुलेन विष्कम्भायेन प्रिमण्डल करोति ।

तदुत्तरेश द्रोणचित । व्याख्यातम् ॥ (३०६) (४)

This (i.e., how to make the circle, etc.) has been explained under the second kind of dronacis. (306) [4]

तत्क्रुमंचिदुपघानमुत्तरेण परिमण्डल-द्रोणचिता व्यास्यातम् । तत्र विशेषमाह । मय ता पञ्चयोडश्यस्ताभिरवान्तरदिख् पादानुम्नयेत् ॥ (३०७)

(11)

With the five sixteenth bricks (which had been put aside) feet are to be lengthened out towards the four intermediate directions (307) [5]

उद्धतानौ पोडशीना चतस्भिरवान्तरदिक्ष पादानुरन्येत् ।

शिर परस्तात ।। (३०८) (६)

(With the remaining fifth brick) the head is to be lengthened out on the east side (308) [6]

उस्सोहिस्टेव ।

नासा परिकर्षण व्याख्यातम् ॥ (३०६) (७)

The cutting of these bricks by the circle has been explained (See the second dronacit in the same manner as there the five bricks are placed touching the large square before it has been turned into a circle, then the circle being drawn cuts off a part from each brick this part is joined to the outward part of the brick) (309) [7]

तासा पोडशीना परिकपरा सर्वती लेखन व्याख्यातम्। पोडशी पुरस्ताद्विशय उपधायेत्यादिनोक्तमित्ययं ।

प्रधीनां ए सप्तथा विभाग । प्रधिमध्यमा प्रक्रमध्यासा भवन्ति ॥ (380) (E)

The (four) pradhis (the segments of the large circle lying round the largest possible square constructed in the circle) are divided into seven parts each the bricks situated in the middle of the pradhis are one prakrama broad (310) [8]

तदत्तरेण द्रोणचिता व्याख्यातमित्यस्यैव प्रपञ्चम् ।

यदितिरिवत असपद्यते तन्वतुरस्माणामध्यवाभियों युन्येत ॥ (३११)

(£)

The excess (of bricks) which results (from this arrangement) is set right by the employment of bricks the area of which is equal to one and a half square brick. When we divide the agai into the parts mentioned in the preceding sutras and in the description of the second drogant, the result is 200; the six bricks in excess are removed by employing twelve adhyardhūs instead of eighteen capitals (see further on). (311) [9]

मण्डलमध्यचतुरस्रे चतुरचरवारियाच्छतमिष्टकाः शेरते । प्रधि-मृलेषु चतुर्वियतिवचतुरसाः । प्रधीध्काः अट्वियतिः । प्रथमे प्रस्तारे शिरसोऽवस्तात्रिधिमध्यमस्यान एकवियतिरिष्टकाः । शिरस्येकाः प्रधि-मध्यमाः म्रष्टौ पारेषु । एवमुनिहते यविरिष्य मम्प्यते तच्चतुरसाणा-मध्यमाः प्रदौ पारेषु । एवमुनिहते यविरिष्य मम्प्यते तच्चतुरसाणा-कानामधी ग्रस्थाक्षणयाच्छेदः निस्यमस्यापायक्ष्वेदनम् ।

#### अपरस्मिन्प्रस्तारे ॥ (३१२) (१०)

In the second layer-

विशेषो वक्ष्यत इति शेषः।

#### पादाना 🖰 शिरोवद्विभागः शिरतः पादवत् ॥ (३१३) (११)

—the feet are to be divided as the head (was divided in the first layer) and the head as the feet (were in the first layer).—In the second layer, the four corners of the large square in the middle of the cits are turned towards the east, north etc. consequently the pradhis towards the north east, north-west, etc. so that the feet lie adjoining the middle of the pradhis, then the middle brick from the pradhis is placed into the end of the foot and the void place—resulting from removing the brick—covered with two bricks. The head in the second layer is divided into two parts, corresponding to the division of the feet in the first layer. (313) [10]

द्रोगाचितो द्वितीय प्रस्तारे प्रधिमध्यमामोष्ठ उपधायावस्तात्त् द्वे धा विभजेविति, युक्तं तिवह मण्डतम् भीवती द्वितीय प्रस्तारे पादाना मचित । विराद्यः पादवा द्वे द्वाविभाग दत्यमं । प्रथम प्रस्तारे पादाना मचित । विराद्यः पादवा । द्वे द्वाविभाग दत्यमं । प्रथम प्रस्तारे विश्वित्यस्य प्रथमे प्रस्तारे विनियोगात् । मण्डतमध्य चतुरस्य प्रस्तारदेवेदीप रचकक्षित् व स्तस्त्रयो भवीते । प्रयमन प्रकार: । जीन मध्ये शह्कुं तिह्य पञ्चदाधिक प्रवाद्यक्षित् । प्रयमन प्रकार: । जीन मध्ये शह्कुं तिह्य पञ्चदाधिक वात्यस्य प्रदेश विद्वार प्रदेश स्वत्य विद्वार प्रवाद विद्वार प्रदेश विद्वार प्रदेश स्वत्य प्रवाद स्वत्य स्वत्

ड्गुलेन विष्कम्भार्धेन मण्डल परिलिख्य मण्डलबास्त्रीः पुरस्तात विशदङ्गुले - . नराड्कु निहत्य मण्डलपूर्वान्ते परिधेः पदचादेकीनचरवारिशत्तिले विष्क-म्मान्ते शङ्कु निहत्य तं शिरसः पश्चान्मध्यशङ्कु परिगृह्य प्रकमप्रमारोन मण्डलप्रकृतभूतचतुरस्र उभयतो शिरसक्चे चतुरसं नुधित्। एवं ऽक्षाया रज्जुं नियम्य चतुरस्रमध्यशङ्कुं परिगृह्य चतसपु कोणदिशु प्रक्रमे प्रक्रमे इतीते शङ्कवः । परिघेरभ्यन्तरतः कोगादिक्ष्वैकोनचत्वारिश-तिले शिरोवच्छद्भवः। ततः प्रभृति विदिशु पदार्थानि प्रकमप्रमारणानि चरवारि चतुरस्राणि कृत्वा विष्कम्मार्धशङ्कोरन्तर शङ्कुपु प्रतिमुच्य शिरः चत्रसाणामेकमंसमारभ्येतरादंसादालिखेत । एकोनविश्वतित्वसहितेन पञ्चपञ्चाशच्छतद्वयाङ्गुलेन यथा स्रक्तयः प्रथमे प्रस्तारे तथा चतुरस्रं कृत्वा तस्य करण्या हादशैन श्योदशतिलसहितेन निशत्यड्गुलेने काः कुर्यात् । प्रधीनां चत्यारि करणानि । त्रिकोणमाद्यम् । तस्य पश्चिमफलकं द्वाविशदङ्गुलं सतिल-त्रयम् । उत्तरं पादवं पञ्चविशस्यङ्गुलं साप्टादशतिलम् । एकचस्यारिश-दङ्गुलं तृतीय कर्णस्पं धनुरिव तक्षेत्। यथा चत्वारिशदङ्गुलं तिलाः-शरः । उपान्तस्य प्रवेदताश्चिम फलकम् । उपान्तस्योत्तरवद् दक्षिणं फलकम् । एकचरवारिशदङ्गुल सपञ्चितलमुत्तरं फलकम् । साप्टावशित-तिलपञ्चित्रियदर्गुलं कर्ण्ह्य तद्धनुरिव तक्षेत्। त्रिश्चतिलाः शरः।

तृतीयस्य पश्चिमं फलकं पट्तिलं नवचत्वारिशदङ्गुलम्। दक्षिणं स्रतिलद्वयविशत्यङ्गुलम् । सप्रत्रविनमेकत्रिशदङ्गुलमुक्तरम् । सचतुर्दश्च-तिलं पञ्चाशदइगुल चतुर्थं कर्णारूपं तद्धनुरिव तक्षेत्। यथाण्टपञ्चाशक्तिः लाः शरः । प्रधिमध्यमायाः पूर्वपिक्चमे प्रक्रमप्रमारो । दक्षिरगोत्तरे स पञ्चितिले एकत्रिशदङ्गुले । तद्धनुरिव तक्षेत् । त्रिशक्तिलाः शरः । पादिश-रसामुपधानार्थानि त्रीरिंग करगानि । तेषां मण्डलसधाबुपधेयस्य सपट्तिले ग्रष्टाइगुले दक्षिणोत्तरफलकै । त्रिश्चदङ्गुले पूर्वपश्चिमे । विश्वम मण्डलसं-धिगतपादवै धनुराकार तक्षेत्। श्रन्तवं के भवति यथा नवविशत्तिलाः शरः। तस्याः पुरस्तादुपधेयस्य पोडशतिलहीनैकविंशत्यह्णूले विधासोत्तरफलके। पूर्वपश्चिमे प्रकमप्रमाणे । पूर्वफलकं धनुरिय तेथेत् । नविश्वशित्तिलाः बारः। पादिभारसामग्र उपधेयाया उद्धृतायाः प्रविमध्यमायाः स्थान उपधे-ययोरेकं करणम् । तिशदहगुते हे फलके । इतरे पञ्चदशाङ्गृते पूर्वपः दिचमे। मरुवापूराणायं चतुरह्नाध्यष्टिके पूर्वापरे समस्य तयोः पूर्वी प्रागुदक् राविदीपामक्ष्णपापिष्द्वन्वात्। एवं नव करणानि । उपधाने प्रथमे प्रस्तारै बतुरस्रस्थावान्तरदिक्षु सक्तयः । चतुरस्रमध्ये चतुरचत्वारिशच्छतमिष्टकाः । प्रिमुलमध्येषु चतुर्विचतिरचतुरस्राः। प्रधिप्वच्टाविञ्चतिः। पूर्वस्मिन्त्रधी प्रिधमध्यमा चिरस्युप्रधाय तस्या प्रवत्ताद् हे चतुर्यंश्यें उपदध्यात् । चतुर्वं पादेषु मण्डलसभावेकंकामत्त्रवंका हस्वेद्दकाम् । पुरस्ताद् विहवका वृह् तीम् । एव पिडिस्टका खिनिर्च्यन्ते चतुरस्रस्रक्तिध्विनिष्यान्ते रोवेनाध्याद्वा चतुरस्रा उदृष्ट्व हादशाध्यर्षेथ्यका उपदध्यात् । एव द्विशत प्रस्तार । प्रतिप् प्रधिन्यप्रस्तारे मण्डलमध्यचतुरस्तरः महावेदिस्तस्त्रः । पादेषु प्रधिन्यध्यानामुप्धानम् । तेषामम्यन्तरस्त्रसुर्व्यशे । शिरिति हस्त्वहृत्योन्स्यानम् । व्यति पडितिष्यन्ते । मण्डलमध्यचतुरस्त्रे प्ववदस्त्रद्वस्यानम् । व्यति पडितिष्यन्ते । मण्डलमध्यचतुरस्त्रे प्ववदस्त्रद्वस्यान् । व्यति ।

#### व्यत्यास चिनुयाद्यावत प्रस्ताराण्डिचकीर्षेत् ॥ (३१४) (१२)

These two layers are to be employed by turns for as many layers as one intends to make (314) [11]

सर्वशेपार्थमन्ते वचनम् ।

### कूर्मस्यान्ते तनुपुरीषमुपदध्यात् ॥ (३१४) (१३)

A little loose earth is to be put on the edge of the tortoise construction (315) [12]

धन्ते पर्यन्ते । तन् धन्पम् । पुरीपमुपदध्यात् ।

#### मध्ये बहुलम् ॥ (३१६) (१४)

A thick layer of loose earth is to be placed on the middle of the construction (316) [13]

प्रभूत मध्ये। उत्पृष्ठ इति कल्प उक्तमेतत् । पुरीपेर्एव सपाद्यमिति भाव ।

#### एतदेव द्रोगो विषरीतम् ॥ (३१७) (१५)

The reverse takes place in the dropa construction. This supplementary rule for the dropa is given here for shortness sake a thick layer of earth has to be placed on the margin of dropa a thin one on its middle (317) [14]

मध्ये तनु पुरीषम् । ग्रन्ते बहुलमिति । मध्ये निम्नमिव करोहीति श्रे स्विद्युक्तम् । एव सपाद्यमिति भाव । प्रत्र कत्योक्तो सविद्येपोऽनुसपेव । सर्वदमुकत् । प्रथ हेण द्रोस्पविद् बाह्यस्मो मध्य उत्पृष्ट परितस्तन् । तस्यैव सतोऽ रितमानेण प्रान् शिर इव निरुद्वतीति । तस्यावन्तरदिश पादानि वेष्टका द्यायातयित । स एप क्षमीचद् ब्राह्मणो मध्ये उत्पृष्ट परिकृष्यत इति । ब्रय केनिरणठित ।

# अय हैक एकविधप्रमृतीन्प्रजगादीन्युवते ॥ (३१८) (१६)

Some teachers maintain that the agnis beginning with the one fold agni ought to be in the shape of a triangle etc

This and the following sutras refer to the contested point about the agins of smaller area than 7½ square purities which had been discussed in II 14.21. There it had been settled that no agin should be smaller than the seven fold, although some teachers maintained the legitimacy of the agins from 1½ square purities to 6½ square purities A modification of these teachers' doctrine is now introduced here agins of small size may be constructed but then only in the form of praugas rathacakracit etc not in that of birds (318) [16]

त्रय हैक विधप्रशृतान्तरका कुछ्यादिनस्वत इत्यारम्यैकविधायीनाम-करण प्रतिपाद तस्मात्सप्तविध एव प्रथमोऽनिनिति सप्तविधस्यैवाने प्रयमानित्व प्रतिकात तत्सप्तविधप्रश्वाप्तप्तिति मन्त्राविचिद्यानार्या प्रजादीनपद पुन्छरिहतानःगीदवेतव्यान् यूवते । सप्तविधाम्मी पुरुषप्र-माति वैध्याना सम्बत्द्रस्य कृत्वा प्रजादिकर्याम् । पुरुषिवामनी पुरुषप्र-स्वाक्षिद्याम्म हत्य स्वमानीय चतुरस्य कृत्वा प्रजादिकरणम् । एव निवधारिषु द्रष्टव्यम् । तत्रकविधादि प्रजादीना पक्षपुन्छ्यादि-रहितानामाकृतिविकाराभावात्सप्तविधे यदुक्तिमिन्टकाकरण् च तदेवात्र प्रस्तेतव्यम् ।

### समचतुरस्रानेक आचार्या ॥ (३१६) (१७)

Some teachers teach that they (the agnis from the one fold up to the six fold) ought to be constructed in the form of square only (319) [17]

एका भ्राचार्या एकविषप्रभृतीनभ्नी-समयतुरस्राकाराइचेतव्या-निति बुदेते । न उ प्रजगादीन् गुरायिकारानित्यर्थे । अस्मि पक्षे करणा-दाह । तस्य करण्या द्वादशेनेष्टकाः कारयेत् । तासामर्घ्याः पाद्यादच ॥ (३२०) (१८)

In this case bricks have to be made with the twelfth of the side of the square, besides half-bricks and quarter-bricks (the two latter classes are required for raising the number of the bricks to two hundred). (320) [18]

तस्याग्ने: करण्या द्वादशेनेष्टका. कारयेत्।

तासा द्वादशकरणीनामध्यांस्तियंग्मेदाः पाचाहव । ष्रध्यांया-स्तियंग्मेदे समयनुरस्ताहच कार्या इत्ययः। एव त्रिप्रकाराभिग्टकाभि-भेंदपरिहारेणोपधानं कर्तव्यम् । अनापरतस्यः । एक्तिषप्रप्रशृतीना कर-णीना द्वादयेन नयोदयेनेतीष्टका कारयेत् पादेष्टकाहच व्यत्यास चित्रुधा-चावन प्रस्ताराध्यिकीपेविति । तत्र द्वादश्यि. साध्यांभि प्रयमप्रस्तारः । इत्तराभिरत्तर इति व्यत्यासः ।

अयाश्वमेधिकस्याग्नेः पुरुषाम्यासी नारत्निप्रादेशानाम् ॥ (३२१) (१६)

In the agni constructed during the Asramedha only the purusas are increased, not the two aratms and the pradesa. (321) [19]

For the Asyamedha, a struti had been referred to in Adhy. II.89 ekavimio gnir bhavatvasvamedhasva, ekavimia has been translated at that place as having the same meaning with ekavimisavidha, viz the agni consisting of 211 square purusas. According to the rules about the increase of the agni given in the hesinning of the second Adhyava, the agus of the Asvamedha would have to be constructed by giving a proportionate increase to all the parts of the construction this is managed by dividing the fourteen square purusas by which the ekavimiavidha is larger than the saptavidha mo fifteen parts and adding one of these parts to each of the fifteen half square-purusas which compose the saptavidha (71=15) But according to the above sutra and and its commentary the assumedhika agni was of a different It had to comprise twenty-one purusa not including the lengthening of the two wings by one aratm each and of the tail by one pradeta so that its atman consisted of twelve squaremurusas, its wings and tail of three purusas each. A proportional

increase of the two aratms and the pradesa would amount to 14 square purusas and then the agm would no longer be 'ekavimsa' as the Sruti demands Therefore the wines were lengthened only by the regular aratm (of 24 angults) and the tail by the regular pradesa (12 angulis) so that the increase of the agni caused thereby remained less than one square purusa and the agni preserved its character of ekayimia. This seems however, to be the opinion of certain teachers only and I cannot see any reason (so says Thibaut) why ekayimia should not mean ekayimiavidha se containing 211 purusas altocether. There seem to have been in the different Sakhas many different doctrines about this knotty point the increase of the agni the followers of the White Yaius (according to Weber Indische Studien XIII p 240) increase the agni each time not only by one square purusa (the seventh part of the primitive agni without arathis and pradesa) but also by the fourteenth part of a purusa (this fourteenth part being the seventh part of the half purusa resulting from the lengthening of the wings and the tail) thus their ekavimsavidha comprised really 221 purusas (211+12) their ekasatavidha 101+1+21 =108 (Devain the passage marked as containing a mistake-Indische Studien XIII p 241-15 quite right, the ekasatavidha consisting of 101+101 square purusas)

प्रश्नमेन एकविशोऽनिनमवतीरयाम्नातम् । तदभिप्रायेरोरमुज्यते । त्रमार्वाष्ट्रमध्यस्य प्रकृतिसूतस्याने स्वानामेशाम्यास श्रुतावेकविद्याति-सस्यायोगात् । नारतिन प्रादेनास्यास । एकवित्ततसस्याभिस्तृतस्याती-यस्य निर्वातका यथा विधान्यासे । तत्र पुरुवनिकरण्या एञ्चतिलोनयाय्ट-सतद्वयाङ्गुलया पक्षपुज्छाना मान कृत्वा पक्षपुज्छेष्यरितमादेशाना प्रस्ते ।

प्राकृतो वा त्रिपुण ।। (३२२) (२०)

Or it (the agmi of the asyamedha) has the same shape as the original agmi but is three times as large (322) [20]

This agrees with the method employed in all cases by the priests of the  $White\ Yajus$ 

म्रश्वमेघो निस्तावो रिनभैवतीत्याम्नातम् । तदभिषायेखेदानु च्यते ।प्राकृतं भ्रर्घाष्टमविघोऽनिस्थिविधो भवति । तस्मात् निस्ताविधौ

T Panini v 484

विधाम्यासनत्पुरुपविशेषध्यक्षात् । एव वार्धवयोविशा पुरुषा अन्तिभैन वित । तत्र पुरुपविकरण्या मानम् । पक्षपुरुद्धाना तिर्वेद्शानी विकरणी तिर्येद्मानी । पार्वमान्यारच त्रिकरणी पार्वमानी । एवमास्वमेषिकस्याग्नेरुभयख्पत्वमुक्तम् । प्रात्मान्यत्वे वाह्यणमुदाहरित ।

त्रिस्तावोऽग्निभंवतीत्येकविष्योऽग्निभंवतीत्युभयं स्नाह्मसम्बर्भ स्नाह्मसम्बर्भ ॥ (३२३) (२१)

The agm is three times as large' and 'the agm is twenty-one-fold", both is Brähmana (323) [21]

उभय विधिवाश्यमेवेत्यर्थ । उभयस्यापि ब्राह्मणार्थेत्वादुमयमनु-ष्ठेयमिति भाव । वीप्सा समाध्तिस्यापनार्था।

टीकाभट्टात्मजेनेत्यं द्वारकानाथयञ्चना । तृतीयो व्याकृतो ऽच्याय उपपत्तिसमन्वितः ॥

49419

# The Baudhayana Sulba Sutras

#### INDEX TO THE SUTRAS.

#### सूत्रानुक्रमणिका

### बौधायन शुल्बसूत्रम्

वत कथ्वं • 2 6 ग्रतीत चेदा॰ 2 10 धतीतानेव॰ 2 45 अथ ता पञ्च • 10 307 अध प्राच्येका० 1,109 ग्रथ मार्जालीय 2/77 क्षण मा विकास • 2134 अय वकपक्षी॰ 4/62 ਕਬ ਕੈ ਮਕਨਿ 311 अथ हैकविघ० 2,14 10/318 भ्रथ हैकेपा० 2 16 भ्रय होत्० 2 75 वधारिन विमि॰ 3 12,4 69,5 183, 6 2 19.9 273 ग्रयात्याधेयः 1/63 अधाङगुल**ः** 1|3 अयापरम् 1 | 29,3 | 8 ब्रधापर प्रमा० 1142 3|41,41105,5|187,7|2 अयापर 37. धशापरेपाम् 2 17 अ्यापि बार 10,303 2]35 ग्रदाच्युदा० 1,17 व्यार्वः 1/108,10/321 अधारमाकः 2/19 अधितरान्न व० 2,76

अयेमेऽग्नि॰ 1|1 श्रथेप्टमाना निकार 4,117,147

अधेष्टकाना विकास 6 225 घर्षन स्प॰ 4:81 अधोपरवा 1[100 ग्रमरोत्तर॰ 2<sub>1</sub>23 अध्यद्यंपादा 9/287 mmmf πα 4/143 अध्यधेंच्ट० 4/150 अध्यध्यामि 4 115 अन्धिनकारवा 2/47 अन्तस्प० ४/४2 अस्यक्षाच्यः 28 अपर प्रस्तार∘ 2|72 अपर प्रस्तार तथो 25।186 श्वपरयो पाद० १।184 वपरस्मादपनामा० 4:157 अपरस्मिन्नर्थे 1!32 वपरस्मिन्त्रस्तार 2165 अपरस्मिन प्रस्तारे 4/129,5/206,7/ 246,8|258,10|312 भपरस्मि प्रस्तारे चिवक० 4,176 अपरस्मि प्रस्ता देशरास्त्र ननीने 4,167

4,167 अपरस्मि प्रस्तारे दिनस्म 6 6,228 अपरस्मि प्रस्तारे शिरसो० 9,296 अपरस्मित्तर० 1,67 धपरेणाङ्कतीय 1,71 धपि चैतसिम् 1,53 धपि था गाहेपस्म 1,68 भ्रपि वा पञ्चदश 1(60 ग्रपि वा शिरसी॰ 4/92 ममुन्मयी • 2 39 धरिलमात्र । 1101 घरारचतुर्घा 5 204 मराणा पञ्चधा 5|210 मधंचत्र्य्यः 4 108 ग्रर्थंदशमा 2<sub>1</sub>3 ध्रधेनवमा 2/2 द्मधंपदेन० 4/67 प्राचेत्रादेशे० 4/149 ग्रमें पुद्धरेत् ४|268 सर्वव्यायामेन 4(112 अर्घाष्ट्रमा. 2<sup>1</sup>1 श्रवेशसायम् 1 34 ग्रघेन नाक्सदा 2159 भ्रवेष्टकाभि. सस्या 4/166,171,178; 6|227, 236; 8|265; 9|295, एतेनापरम् 1|57 302 থলজৰিৱ≎ 4|153 भविशेपासे 5,182,6|218;9|272 सरवमेधमप्राप्त 2 9 म्रष्ट पञ्चाराध् 4|110 *बप्टादधारवे० 1\95* भ्रष्टाशीति 1/10 भष्टास् प्रक्रमेष् 1 66 माकृति शिरसो० 4 116 भाकृतिद्व 3 2 भाग्नीधा० 1/103 भारमनि पचम 4,125 भारमाद्विरपा० 4/69 भाषानवृतीयेन 1/67 भाहवनीय॰ 1,91 इष्टकचिद्वा० 2/40

इध्टबार मन्त्रयो2/44 इच्टे धसायं । 144 उद्यभस्मना ० 2 78 स्टरतता 3/9 उदक् सप्त 1/94 उपयाने 3 46 चपधाने पक्षा 3/24 लक्याने शिरसोऽग्रेक 9|290 उपघाने शिरसोऽप्यये 4/87 **चभपत. प्रचम 4**|172 चभवं बाह्यस 3/6 क्रबंप्रमाणगरने • 8/266 क्रप्वेत्रमाणमिष्टका० 2/58 कव्वंत्रमाणाम्यासः 2 । 13 एक भामपरयो ० 4 | 130 एतदेव होर्छ । 10/317 एतेन मार्जालीय॰ I/104 एतेनेतरासा • 4 73 एतेनेतरेपा० 9 283 एतेनोत्तर 1 74 एतेनोसर 3/20 एतेनोत्तरः पक्षो 3¦28 एतेनोत्तरस्य 4|84 एवमपरत. 4 7 1 एवमपरस्मिन् 1/25 एवमवाप० 5 201 एवमस्य भन्न 2,80 एवमुत्तरो 2 4 एव दोर्घपतुर 1 72 एव दक्षिणत॰ 1128;9,276 एवं पञ्च पञ्चव्या 4 158 एव सारत्निः 3 23;4186,146,61 224;9 285

एवेकतोऽध्यर्घाः ६ 225 जयनेन० 3 52 एप विश्वत: 3/40; 61 त्र सर्वाभि: 7/252 एप द्विशतः प्रस्तारोऽपरस्मि॰ 4 98 तत एकस्मिन् 1 92 एप प्रथम: प्रस्तार: 51206 ततश्चत्पु • 1 96 कडूचित एतेनात्मा॰ 4 136 ततोऽप्टी 3 26 कथमुखलु० 2,11 तत्तिर्येक् स्वयमा • 4 98 कामविवेकात् 2/82 त्तपूर्वेण रचयक्र० 7/240 ष्ट्रमंचित चिन्दीत १ 270 तत्मवे प्रैद्याः 8 267 षूर्मस्यान्ते 10¦315 तथाध्यर्धायाः 4 121 खण्डमावापेन 1|55 त्तयान्तरालाः 1 102 गाईपत्यादाह 1|64 तया पुच्छस्य 4/94 गार्हपरवाहबनीय • 1 68 तया पुण्छे 4 126 बतस्र: पञ्चम्य 3 25 तथोत्तरे 3|48; 4|111; 140, 155; चतुः शतमक्षः 1/11 6|226 चतु.पष्टिरराः 5/196 तथोपधानम् 4:175 तदस्यन्तेषु 2 24 चतुः पन्टिवेदिः 5 196 चतुररत्नि॰ 1|21 तद्त्तरेण द्रोग॰ 10:306 चतुरस्रमेकतोऽणि 1 55 तदेतत्सप्त • 2|5 चतुरस्रमुभयतः 1 57 तद् दक्षिणाग्ने० 1/68 चत्रस चिकी । 122 तद् छाकम् 1 93, 96 चतुरसं प्रवगं 1|56 तन्नोपपद्यते 2/15 चतुरस्र मण्डलं 1!58 सन्यञ्द्यनम् 1/33, 43 चतुरस सप्तथा 2 64 तमवस्तात् 3/22 चतुरसाच्चतुरसं । 1 51 तया पुच्छ स्या॰ 4 144 चतुरसाणामध्यी॰ 7/245 तयोरवस्ताद० ४/९०, 92; ९/२९७ तयोखस्तादभितरहेद • 9|296 चतुरसाणि च० 6/217 तयोखस्तादभिती॰ 4|145;6|233 चतुरसातमा 3 3 चतुरस्नारमा भवति ६।२९; १/२७३ तयोरवस्तानमध्यक 6,234 तयोखस्तात्त्राङमुखी • 4 100 चतुर्देशाणवः 1/4 सयोदपरि॰ 4¦72 चतुस्त्रिशत् तिला: 1]5 सयोदचाप्टमगागी • 4:122 चारवाल:0 1/99 तस्मात्पदा 2 20 चुबुक एकां 4 | 16 ४ तस्मात्सप्त 2/21 छुन्दश्चित । 2 81 तस्माद् बहिस्तन्व० 2|37 द्धिन्तया निरस्तं । 151

तिस्मन् पाशी॰ 1|56,57,73 तस्य करण्या द्वादशे 5 184;10 320 तस्य त्रयः पृष्ट्या० 6/220 तस्य दक्षिणा द॰ 4/70 तस्य दशया0 8/256 तस्य दश प्रक्रमाः 9 273 तस्य साम्यां 9:274 तस्य द्विपदाक्षणया पूर्वे 9 9 282 तस्य नित्यो विभागः 8/269 तस्य निर्हारः 1|54 तस्य पूर्वे सक्ती॰ 4|77 तस्य मध्यात् प्राञ्चि 4 79 तस्य मध्ये । 189 तस्य रूपि 2|83 तस्य पड्घा विभागः 8/260 तस्य पोडशेप्टका० 5/192 तस्या अवस्ताच्य० 4192 सस्या एवाघँ । 1/72 तस्याकृति० 4/138 तस्याक्ष्णवाः 1/46 तस्यात्मा॰ 3 16 तस्या दशाना 1/107 तस्या मध्ये 1 23 तस्यार्चपुरुषो 6|222 तस्याध सी 4 75;9 279 तस्यास्त्रिभागोन 1/72 तस्येष्टकाः 3/11;4/63;9/286 तस्यै दोर्घ • 1/87 सस्येव दक्षिणे । 67 तस्योदीची 1/105 ता अन्तयोश्पषाय 8 264 ता अप्टाविशति 5 203 ता एवंकतोऽध्यर्घाः 3|43;4|118

सा एवेकत, सपादा: 4/119

तानि दश ० 4 124 तानि विश्वतिः 8 257 ताभिस्ता॰ 5/194 ताभिरर्षा० 2/12 ताभिरचतस्रो० 8,268 ताभिः समयत् ० 5 191 ताः पट 4 151 तासामभिती • 3|51 तासामध्या, 3|44;4164;9,286 तासामध्याः पाद्यास्य 4 163 तासामध्यास्तियंक 6,225;8,263 तासामकामपो० 7/239 तासा चतुरसपादा: 4 152,160 तासा त्रिक 1 49 तासा त्सर 6 226 तासां हे धर्षेप्टके 4!164 तासा ह्रे शते 5 189 तासा नव 2 68 तासां पञ्चपोडशी 10(305 ताराां पञ्चापत् 4 107 तासा परिकर्पणं • 10 309 तासा पट् प्रधा--5 185 तास्वन्यश्चतुः 5|190 तृतीय करण्ये ० 1/47 ते हे पार्श्वयो • 8 261 ते हे यथा 4 68;9 288 तेन वेदि॰ 1 107,108 तेपामास्थान० 8 254 तेपामाग्नीधीय 2|274 तेपा भूमे: 1/2 त्रयस्त्रिशदति० 5 193 निकचतुष्क० 1 | 49 शिपद परि० 1/113 त्रिभागोनः पुरुष० 6/223

विभिभिगै 8 255 न जीर्णामु० 2|55 त्रिपष्टिदंक्षिणे 4/154 न ज्यायास० 2/18 त्रिस्तावोऽग्नि॰ 10¦323 न भिन्नामु० 2|53 श्यालिखिता० 2|33 न लक्ष्मणामु० 2|56 सारो: पुरस्ताद 6|232 मबमस्तु**०** 1/47,82 दक्षणिोत्तरयो पाद० 3|30 नवमेन तिर्पेड्मान्याः 4 174 दक्षिणोत्तरयोः पुन्छ० 3 49 न व्यतिपङ्गः । 1111 दक्षिणोत्तरयोश्चत् ० 6 237 न स्रक्ति॰ 2'25 दक्षिण्यो: पारवं • 1/73 न स्वयमातुष्णा 2 57 दशपदा पश्चा॰ 1/76 न हत्पक्ष 2 20 दशपदोत्तर० । 98 नात्राप्टाङ्गुलम्० 1/110 दशाङ्गुल • 16 नाना चत्ररक्षे॰ 1/50 दिध् सक्त० 1/84 नापक्षपुच्छ: 2/21 दीर्पंचतुरस्र चिकी० 1 36 नाभिः षोडश० 5 195 दीयंचतुरस्र समचतु० 1|54 नाभिमन्तत 5 198 दीर्पंचतुरसस्याक्ष्णया 1 48 नाभिमन्ततश्चतुर्यं • 5 204 वीर्षे चेत्तरे 4 169,178 नाभिमण्डधा० 5|205 द्रोणचितं • 6 215 नाम्यामन्तराले 5/212 इया: खल् ० 9 27 1 नित्यमक्ष्णया 4/65 इयानि तु॰ 5 180 नेमिः चतु.पष्टिः 5 202 द्वाविश्वजानुः 1 13 नेमिः शेषा० 5/197 द्वादश प्रादेश: 1/7 नेमिनाम्यो 5 200 द्विकरण्यायामः 1 46 नेमिमन्ततः 5 199 द्विपदः प्रक्रम. 1 15 नेमिमन्तरतः 5/208 द्विपदाक्षणया० 8 289 नेमिमन्तरतश्चतुः • 5|209 द्विराताश्चे 2,28 नेम्यामन्तरालेषु० 5|211 हे हे हिपदे० 9!299 पक्षः समचतुः 3|18 द्वे द्वे शिरसः 4 131 पक्षरोपं• 3|27 द्वी द्वावेककि । 1/37 पक्षयोश्चाध्यर्घाः 4/127 ही प्रादेशा • 1 16 पक्षयोश्चाध्यर्घाः सावयवाः 4/134 पसयोस्त्रिभ: 4/114 धिकवा एक 2 73 पक्षाप्रयोः प्रक्रम॰ 4|85 न कृष्णामु॰ 2 54 पक्षी भवति 2/20 न खण्डामु० 2|52 न चासप्तविषस्य 2/21 पक्षो द्वादश• 4]78

पञ्च तृतीया. 2169 पञ्च दक्षिणा॰ 3\7 प=वदशपूच्छे 4/109 पञ्चपञ्च चतुः १ 292 पञ्चम भागीयाः सावयवाः 4/147 पञ्चमभागीयायाः पाद्याः 4/120 गञ्चमभागीयायादचाप्टभ्यः 4/183 पञ्चमभागीयार्घ्याभि: 4,142 पञ्चमाया वा 2 27 पञ्च लोकम्पूणा 2/46 पञ्चारितः 1/19 पद पञ्चदश० 1/9 पदे युगे प्रक्रमे 1/18 परिचाम्य इष्टकानो० 7/251 परिमण्डलायां 2/70 परिमण्डले खे॰ 2/63 पश्यमों ह या 2/29 पशुवी एप 2 41 पश्चात्स६० 6/221 पादानाध शिरो० 10 313 पादेष्टक वर्षेष्टके 4 102 पादेप्टकामपनाम 4 159 पादेष्टका चतुमि.० 4 148 पादेप्टकारचतुर्मि • 4 66 पादेप्टके अभित. 4/89 पाद्याभिः साध्यति 4,97,104 पाधारच 3|45 पार्श्वयोः पाद्याः 4/133 पुच्छरागचत् 3 21 पुच्छस्य पट् पदा० 4 76 पुच्यस्यावस्ताच्च • 3|50 पुच्छस्यावस्तात्पच० 41101 पुच्दस्यावस्तादध्यर्घाः ४ । 132 पुरस्तादन्याः 2¦50

पुरुषस्य पञ्चमीभिः 4)105 पूरुपस्य पञ्चम्यः ३/42;4/118 पुरुषस्य पोडसीभि॰ 72,38;10,304 पुरपार्घात्पञ्चदश• 5|188 पुरपेण पदायो॰ 4 156 परयो वय इति 317 ं पूर्व पाशक 1175 पूर्वापरयो. पक्ष 3 47 पूर्वापरयो: पुच्छ० ३|29 पुर्वास्मन्त्रनीके प्रक्रमः 9/275 पूर्वस्मिननीके घड्० 61230 पूर्वेहिमन्पार्श 1/24 प्रवंस्मिन्पाशी 1127 प्रयोत्तरयुगे 1/8 पृष्ठ्यान्तयोः पाद्यौ 1|35,44 🕝 प्रचगचित् चिन्दीतः 4 161 प्रउगमध्ये∘ 8|259 प्रजापतिवा 2 36 प्रधिमध्यमा: 7|244;10|310 प्रधिमध्यमामोच्छ 7/247 प्रधीनाध सप्तवा 7|243;10|310 प्रयोध स्तिया 2 71 प्रमाण तिर्येक्० 1/46 प्रमाण तृतीय • 1 61 प्रमाणाद द्विग्रणाव 1/30 प्राकृतो वा चितुष: 10|322 माग्बदा: 1 88 प्राचीमुपदधाति 2 49 प्राचीरुपदचाति 2 48 प्राञ्चमेन 2138 वस्तोवय इति 3/7 बहिस्पन्दमप० 1|56,57 भागत् तीयायामा ० 8 262 भेदान्वजं ० 2 22

पङ्चतृतीया 2 69 पञ्च दक्षिणा॰ 317 प=बददापुच्छे 4 109 पञ्चपञ्च चतु० १ 292 पञ्चम भागीयाः सावयवाः 4/147 वञ्चमभागीयायाः वाद्याः 4 120 पञ्चमभागीयायाद्याष्ट्रस्य 4/183 ष≋चमभागीयाध्याभि 4₁142 पञ्चमाया वा 2 27 पञ्च लोकम्प्रणा 2/46 पञ्चारित 1/19 पद पञ्चदश० 1/9 षदे युगे प्रक्रमे 1/18 परिचाय्य इच्टकानाः 7/251 परिमण्डलाया 2\70 परिमण्डले त्ये॰ 263 पशुपर्नो ह वा 2 29 पशुर्वी एप 2/41 पश्चात्सरू० 6/221 पादानाध शिरो॰ 10/313 पादेप्टक अर्घेप्टके 4/102 पादेष्टकामपनाम 4/159 पादेष्टका चतुमि ० 4 148 षादेष्टकारचतुमि ० ४।६६ गादेष्टके अभित 4|89 पाद्याभि साध्याः 4 97,104 पाद्याश्च 3|45 पार्थयो पाचा 4 133 पुच्छसमचतुः 3 21 पुच्छस्य पट् पदा० ४ 76 पुरुद्धस्यावस्ताच्च० ३ ५० पुच्छस्यावस्तारपव • 4 101 पुण्यस्यावस्तादघ्यर्घाः ४ 132 पुरस्तादन्याः 2 50

पुरुषस्य पञ्चमीभि 4/105 पुरुषस्य पञ्चम्य. 3 42,4 118 पुरुषस्य पोडशीभि० 72.38;10|304 पुरुवार्धात्पञ्चदरा० 5[188 पुरुपेण पदायो॰ 4 156 पुरुषो वय इति 3<sup>1</sup>7 पूर्व पात्त । 175 पूर्वापरमा पक्ष 3 47 पूर्वापरयो. प्रच्छ० 3 29 पूर्वास्मन्ननीके प्रक्रम॰ 9 275 पूर्वस्मिन्ननीवे यह० ६/230 पुर्वेस्मिन्पाश 1!24 प्रवेस्मिन्पादी 1127 पृथोत्तरयुगे 1¦8 पृष्ठ्यान्तयो. पाशी 1 35,44 -प्रचगनित् चिन्वीतः 4 161 प्रचगमध्ये • 8 259 प्रजापतिकी 2|36 प्रथिमध्यमा: 7/244;10/310 प्रधिमध्यमामोष्ठ 7।247 प्रधीनाधः सप्तधा 7 243;10 310 प्रधीध स्त्रिया 2 71 प्रमाण तिर्वक्० 1 46 प्रमाण त्तीय • 1/61 प्रभाणाद् हिगुणा॰ 1 30 प्राकृतो वा निगुण, 10/322 प्राग्वश: 1|88 प्राचीमुपदधाति 2|49 प्राचीरपदचाति 2 48 प्राञ्चमेन 2|38 बस्तोवय इति 3<sub>1</sub>7 वहिस्पन्दसप॰ 1|56,57 भागत्तीयायामा० ४|262 मेदान्वजं ० 2 22

मण्डलं वृषभ 2/43 मध्यमे पानौ 1|39 ' मध्ये त्तीयम 3/14 मध्यवद्वतः 10,316 मन्त्रव्यतिरेवे ० 2147 महायेदेस्तृती । 182,86 मानयोगस्त् । |76,90,96,98 यच्छेप नामे॰ 5|213 यच्दोपपागाभ्या 2/60 यजमानमाश्री । 1/83 यत्र पुरस्ता॰ 1|41 ययायोगमिष्टना • 8 269 यया ह वै॰ 2 29 यदतिरिक्तं सपवते 10,311 यदन्यस् 2,12 यदमुत्र स्प ० 3 15 यदवस्तादप० 71242 यद्यदपच्छि:न० 4/95;9/293,300 या दक्षिणावृती • 2|30 यावती तिर्यह्मानी 1 38 यावती पादवंगानी 1/73 यायानिन: सारतिन 4[162,173;5]183 यावानपुरुष 3/13 यूपावटा: 1[112 युपायदीयाः 1 97 रयचक्रचितं 5 179 रयसमिते 1 177 रथाशान्तरासा० 1,106 लोकवाधीनि 2|42 वयसाव एष० 3,8 विज्ञायते 1 65,3 5 वित्तीया 1 | 81

विषयंस्यतेनो । 1/70

मण्डल चतुरस 1|59

विराटसम्पन्ने । । । १८ ं विराये यदपन्दिन्त 4/103 विष्यम्भान्तयो: 1/26 बृधस्य पादवंगानी 1|51 युष्णिवंस इति 3/7 वेदित्तीये 185 ध्यायासं चित्रु॰ 10,314 व्याची वय० ३१७ ध्याममात्री० 2/20 व्यामस्य 1120 व्यायाममात्री 2/61 ध्यामाम यच्डे २(६७ व्यायामेन 4/141 शम्यामात्री 1179 शिर: पञ्च पदा • 9 278 शिरः पुरस्तात् 10|308 शिरसि पञ्चोपः 4 137 शिरसियाः 4/128 घिरसोऽवस्तात् 4¦93 विरोऽपंपच्छ० ४/७५ दोषमन्नि॰ 3|39,53,96;4|104 दोषमन्ति चतुर्भागी० १।294,301 शेषमभि बृहवीभि: 4/166,171,178; 6 235 रमशानचित o 8,253 ध्येनावृतिष्य 3/4

6|235
हमसात्रितः | 8|253
हमसात्रितः | 8|253
हमेनात्र विदस | 3|4
हमेनार्थः | 4|80
पहाँचत्रवः | 1|14
पदसीतिः | 1|12
पोडसी पुरस्ताः | 7|241
स आत्मा | 4|74,9|277
स एम नवः 7|248
स एम पोडसः 5|214
स: प्रक्रम: 1|107,108

स सु दिसणती 3,19 सदस: पूर्वा 1,102 स निर्माम: 4|83 स नत पुष्प 4|113 सन्ध्यनत्माद 4|177 सन्ध्यन्य 1,131 समचपुरस्तिम 3,10 समचपुरस्तिम 3,10 समचपुरस्तिम 1,121 समुद्धा परिचारमा 7,1249 समुद्धान दिस्त • 7,1249 समुद्धान दिस्त • 7,1250

